

### منهج القرآن الكريم في تحصين المجتمع من التطرف الفكري، دراسة تفسيرية موضوعية

إنعام بنت محمد مصطفى بديوي

قسم القرآن وعلومه، قسم الدراسات الإسلامية، كلية الشريعة والقانون، جامعة تبوك، المملكة العربية السعودية.

البريد الالكتروني: ebedawy@ut.edu.sa

#### الملخص:

لا ريب أن الأمن الفكري عصب الأمة، ومصدر قوتها، وحائط سدها المنيع ضد أي اختراق لأمنها واستقراها، ولا يمكن لأمة من الأمم أن تزدهر وهي مخترقة من داخلها فكريا. وقد أصبح العالم يعج بتيارات فكرية متطرفة إفراطا أو تفريطا؛ وان التطرف الفكري فيما يتصل بالدين لا يقتصر على التشدد والإفراط في المسموح به شرعا فحسب، وانما يعنى أيضا التفريط والانفلات من ضوابط الشريعة وقواعدها، وكلا طرفي قصد الأمور ذميم؛ ولهذا أصبح من الضروري بيان منهج القرآن في تحصين المجتمع من التطرف الفكري، حتى لا ينخدع بشعارات هذه التيارات المتطرفة أبناؤنا وبناتنا، وحتى نحمى مجتمعنا من تلك الهجمات المغرضة. وقد اقتضت طبيعة البحث أن يقسم إلى مقدمة، ومطلبين، وخاتمة. المطلب الأول: في المراد بتحصين المجتمع من التطرف الفكري. والثاني: في جوانب منهج القرآن في تحصين المجتمع من التطرف الفكري، وتمثلت في عشر جوانب: وجوب التمسك بالقرآن الكريم والسنة النبوية، وترسيخ مبدأ وسطية الفكر، واعتماد أهل العلم بالدين مرجعية للفتوي، وتربية العقل وتهذيبه وتعزيز دوره، وتحريم الخوض في الدين بغير علم، وحرمة الأنفس والأموال والأعراض، ووجوب لزوم الجماعة، ووجوب طاعة أولى الأمر، وتحريم نشر الشائعات، وترسيخ الأخلاق الحسنة. وتوصل البحث إلى عدة نتائج منها: أن تحصين المجتمع من التطرف الفكري يعنى: حفظه ووقايته من مجاوزة حد الاعتدال والوسطية إفراطا أو تفريطا في كل ما يتصل بالجانب الفكري الديني. وأهمية تحصين المجتمع الإسلامي تحصينا فكريا قويا، على منهج القرآن الكريم والسنة النبوية، حتى لا يتعرض أبناؤه لتيارات التطرف الفكري إفراطا أو تفريطا.

**الكلمات المفتاحية:** منهج القرآن، تحصين المجتمع، التطرف الفكري، دراسة تفسيرية موضوعية.



The Quranic Methodology in Protecting Society from Intellectual Extremism: An Objective Interpretive Study Inam bint Muhammad Mustafa Badiwi

Department of Quranic Studies, Islamic Studies Division, College of Sharia and Law, University of Tabuk, Kingdom of Saudi Arabia.

E-mail: ebedawy@ut.edu.sa

**Abstract:** 

There is no doubt that intellectual security is the backbone of a nation, the source of its strength, and its impenetrable barrier against any threat to its stability and security. No nation can thrive if it is internally compromised intellectually. The modern world is overwhelmed with extremist ideological movements—whether in excess or negligence. Intellectual extremism in religion is not limited to excessive rigidity and strictness in matters permitted by Islamic law; it also includes negligence and a lack of adherence to the principles and regulations of Sharia. Both extremes are blameworthy. Therefore, it has become essential to clarify the Quranic methodology in safeguarding society against intellectual extremism so that our sons and daughters are not deceived by the slogans of these extremist movements, and so that we can protect our communities from such malicious ideological attacks. The study is structured into an introduction, two main sections, and a conclusion. The first section discusses the concept of protecting society from intellectual extremism. The second section explores various aspects of the Quranic methodology in combating intellectual extremism, categorized into ten key principles: -The obligation to adhere to Al Quran and Al Sunnah.- Establishing the principle of intellectual moderation.-Recognizing scholars as the authoritative source for religious rulings. -Cultivating and refining the intellect while reinforcing its role. Prohibiting discussions on religious matters without knowledge. - Upholding the sanctity of life, property, and honor.-Emphasizing the necessity of unity and community cohesion. -The obligation to obey those in authority.-The prohibition of spreading rumors.-Reinforcing good morals and ethical values.

**Keywords:** Quranic methodology, Protecting society, Intellectual extremism, Objective interpretive study.

### بيِّيهِ مِٱللَّهِ ٱلرَّحْمَٰزِ ٱلرَّحِيمِ

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.

### أما بعد،

فإن الأمن الفكري هو عصب الأمة، ومصدر قوتها من الداخل، وحائط سدها المنيع ضد أي اختراق يعكر صفو أمنها واستقراها، ويشق صفها، ويعبث بمقدراتها، ولا يمكن لأمة من الأمم أن تقوم وأن تزدهر وهي مخترقة من داخلها فكريا.

ولا يخفى على بصير ما يعج به العالم - الذي أصبح كالقرية الصغيرة - من تيارات فكرية متطرفة إفراطا أو تقريطا؛ ولا يقتصر التطرف الفكري فيما يتصل بالدين على التشدد والإفراط في المسموح به شرعا فحسب، وإنما يشمل أيضا التفريط والانفلات من ضوابط الشريعة وقواعدها، وكلا طرفي قصد الأمور ذميم؛ فمن التطرف الفكري إفراطا: ما يقوم به بعض من ينتسبون إلى الدين؛ من القتل والتخريب والإرهاب. ومن التطرف الفكري تقريطا: ما يقوم به بعض من ينتسبون إلى الدين؛ من التحلل من قيوده، وتضييع ثوابته، وتهميش أصوله، وتمييع أحكامه، ليستبدلوها بالنفعية المادية، والإلحاد والإباحية.

الأمر الذي يحتم علينا أن نجدد أسوار الحماية، وحوائط السد، حتى لا ينخدع بشعارات هذه التيارات المتطرفة أبناؤنا وبناتنا، ممن أغرتهم ثقافة الحياة المعاصرة؛ ولهذا فقد أصبح من الضرورات الملحة: البحث في القرآن الكريم والسنة النبوية لبيان منهج القرآن الكريم في تحصين المجتمع من النطرف الفكري، لنقوي بذلك رصيدنا من المنهج الوسطي لهذا الدين الحنيف، ونحمى مجتمعنا من تلك الهجمات المغرضة.

ومن هنا يأتي هذا البحث: (منهج القرآن الكريم في تحصين المجتمع من التطرف الفكري، دراسة تفسيرية موضوعية)، ليبين جوانب هذا المنهج العظيم، في ضوء القرآن الكريم، ليكون نبراس هداية ومشعل نور لأبناء أمتنا، والله تعالى الهادى وعليه قصد السبيل.

### أسباب اختيار الموضوع: وتتمثل في الآتي:

- ١- وجود تطرف فكري لدى بعض المسلمين، إفراطا أو تفريطا، والواقع شاهد على ذلك.
- ٢- أن واجب العلم والدين يحتمان على المتخصصين في القرآن وعلومه أن
   يبينوا جوانب منهجه العظيم في تحصين المجتمع من هذا الانحرافات.

### أهداف البحث: وتتمثل في الآتي:

- ١- بيان جوانب منهج القرآن الكريم في تحصين المجتمع من التطرف الفكري.
- ٢- المساهمة في التصدي للتيارات الفكرية المتطرفة بتوعية أبناء الأمة بمنهج القرآن في تحصين المجتمع ضدها.
- ٣- المساهمة في تذكير المسلمين وتبصيرهم بمنهج القرآن الكريم في إصلاح المجتمع وتحصينه من التطرف الفكري.

### الدراسات السابقة:

لم أعثر بعد بحث دقيق على أي دراسة علمية تناولت منهج القرآن في تحصين المجتمع من التطرف الفكري، دراسة تفسيرية موضوعية. وهذه بعض الدراسات التي عثرت عليها وهي بعيدة عن محتوى ومنهج البحث الحالى:

1 – التطرف الديني المعاصر، تعريفه وأسبابه ومظاهره ومناهج علاجه، للدكتورة/ عالية بنت أحمد الغامدي، بحث منشور بمجلة كلية الدراسات

- الإسلامية والعربية للبنات بالإسكندرية، بجامعة الأزهر، بمصر، العدد (٣٩)، مارس، ٢٠٢٣م.
- وتناول البحث: تعريف النطرف الديني المعاصر، وأسبابه، ومظاهره، ومناهج علاجه، وذكر منها: المنهج الشرعي، والقانوني والأمني، والتربوي.
- ولم يتعرض البحث لمنهج القرآن الكريم في تحصين المجتمع من التطرف الفكري، وهو بهذا بعيد عن منهج ومحتوى البحث الحالي.
- ٢- التطرف الفكري أسبابه ومظاهره وسبل مواجهته دراسة من منظور الكتاب والسنة، للأستاذ الدكتور/نادي محمود حسن، بحث منشور بالمؤتمر العام السابع والعشرين، بالمجلس الأعلى للشؤون الإسلامية، بوزارة الأوقاف المصرية، عام ٢٠١٧م.
- وتناول البحث: تعريفا موجزا بالتطرف الفكري، وأسباب ظاهرة التطرف الفكري، ومظاهره، ثم تناول سبل مواجهته من منظور الكتاب والسنة، باختصار شديد (في صفحتين فقط).
- ولم يتعرض البحث لمنهج القرآن الكريم في تحصين المجتمع من التطرف الفكري، وهو بهذا بعيد عن منهج ومحتوى البحث الحالي.
- ٣- التربية الوقائية للمؤسسات التربوية في مواجهة التطرف الفكري،
   للدكتور/ محمد النصر حسن، بحث منشور بمجلة دراسات في التعليم
   الجامعي، بكلية التربية، بجامعة عين شمس، العدد (٣١) ٢٠١٥م.
- وهو بحث تربوي تناول مفهوم التطرف الفكري، وأسبابه، ومظاهره، ومخاطره، ومتطلبات التربية الوقائية في مواجهته، ولم يتعرض لمنهج القرآن الكريم في تحصين المجتمع من التطرف الفكري.
- ولم يتعرض البحث لمنهج القرآن الكريم في تحصين المجتمع من التطرف الفكري، وهو بهذا بعيد عن منهج ومحتوى البحث الحالي.

- ٤- الإرهاب والعنف والتطرف في الكتاب والسنة، للدكتورة/ رقية بنت محمد المحارب، بحث منشور بمؤتمر موقف الإسلام من الإرهاب، بجامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية، بالمملكة العربية السعودية، عام ٢٠٠٤م.
- وتتاول البحث: تعريف الإرهاب والعنف والتطرف، وأنواع الإرهاب، وواجب الأمة في مواجهة الإرهاب، وعلاج الكتاب والسنة للإرهاب بإيجاز شديد (في خمس صفحات فقط).
- ولم يتعرض البحث لمنهج القرآن الكريم في تحصين المجتمع من التطرف الفكري، وهو بهذا بعيد عن منهج ومحتوى البحث الحالي.

### منهج البحث:

سرت في هذا البحث على منهجين هما: الموضوعي، والتحليلي، حيث جمعت من النصوص القرآنية ما يدل على كل جانب من جوانب منهج القرآن الكريم في تحصين المجتمع من التطرف الفكري، وعلقت عليها بما يفي بالغرض الذي سيقت لأجله، ويحقق الهدف من البحث.

### خطة البحث:

اقتضت طبيعة هذا البحث أن يقسم إلى مقدمة، ومطلبين، وخاتمة.

المقدمة: في بيان أهمية الموضوع، وأسباب اختياره، وأهدافه، والدراسات السابقة، ومنهجه، واجراءاته، وخطته.

المطلب الأول: المراد بتحصين المجتمع من التطرف الفكري.

المطلب الثاني: جوانب منهج القرآن في تحصين المجتمع من التطرف الفكري.

وفيه عشر جوانب:

الجانب الأول: وجوب التمسك بالقرآن الكريم، والسنة النبوية.

الجانب الثاني: ترسيخ مبدأ وسطية الفكر.

الجانب الثالث: اعتماد أهل العلم بالدين مرجعية للفتوى.

الجانب الرابع: تربية العقل وتهذيبه وتعزيز دوره.

الجانب الخامس: تحريم الخوض في الدين بغير علم.

الجانب السادس: حرمة الأنفس والأموال والأعراض.

الجانب السابع: وجوب لزوم الجماعة.

الجانب الثامن: وجوب طاعة أولى الأمر.

الجانب التاسع: تحريم نشر الشائعات.

الجانب العاشر: ترسيخ الأخلاق الحسنة.

الخاتمة: وفيها أهم النتائج والتوصيات.

### المطلب الأول التعريف بمصطلحات عنوان البحث

### تضمن عنوان البحث هذه المصطلحات:

(منهج القرآن الكريم - تحصين المجتمع - التطرف الفكري - دراسة تفسيرية موضوعية).

ولا ريب أن مصطلحي: (منهج القرآن الكريم - دراسة تفسيرية موضوعية) قد قتلا بحثا، بما يغني عن إعادة الكلام فيهما في هذا البحث القصير، حتى لا نثقله ونكثر عدد صفحاته، ولهذا يقتصر الكلام ههنا على مصطلحي (تحصين المجتمع - التطرف الفكري).

### أولا: المراد ب (التحصين):

قال ابن فارس: "(حَصُنَ) الْحَاءُ وَالصَّادُ وَالنُّونُ أَصْلٌ وَاحِدٌ مُنْقَاسٌ، وَهُو الْجَفْ خُ وَالْجِرْزُ. والْجِصْنُ مَعْرُوفٌ، وَالْجَمْعُ حُصُونٌ. وَالْحَاصِنُ وَالْجَمْنُ : الْمُرْأَةُ الْمُتَعَقِّفَةُ الْحَاصِنَةُ فَرْجَهَا. وكُلُّ امْرَأَةٍ عَفِيفَةٍ فَهِيَ مُحْصَنَةٌ وَمُحْصِنَةٌ، ويُقَالُ لِكُلِّ مَمْنُوع مُحْصَنِ "(١).

وقال ابن منظور: "حَصُن المكانُ يَحْصُنُ حَصانةً، فَهُوَ حَصِين: مَنُع، وأَحْصَنَه صاحبُه وحَصَّنه. والحِصْنُ: كلُّ مَوْضِعٍ حَصِين لَا يُوصَل إلى مَا فِي جَوْفِه، وَالْجَمْعُ: حُصونٌ. وحِصْنٌ حَصِينٌ: مِنَ الحَصانة. وحَصَّنْتُ الْقَرْيَةَ إِذَا بنيتَ حولَها، وتَحَصَّنَ العَدُوُ. والحَصِينة مِنَ الدُّرُوعِ الأَمينة المُتدانية الحِلَق الَّتِي لَا يَحِيكُ فِيهَا السِّلاحِ"(٢).

وقال أبو عبيد: "قال ابن عرفه: الإِحْصَانُ في كلام العرب: المَنْعُ، فالمرأة تكون مُحْصَنَةٌ بالإسلام، لأن الإسلام منعها إلا مما أباحه الله.

EEE ( M.) 803

<sup>(</sup>١) مقاييس اللغة: ٢/ ٦٩، مادة (حصن).

<sup>(</sup>٢) لسان العرب: ١٣/ ١١٩، مادة (حصن).

وَمُحْصِنَةٌ بالعفاف والحرية ومُحْصَنَةٌ بالتزويج، ويقال: أَحْصَنَ الرجلُ فهو مُحْصَنَ إذا تزوج ودخل بها، وأَحْصَنَتِ المرأة فهي مُحْصَنَةٌ "(١).

ومن هذا يتبين أن التحصين يعني في اللغة: المنع والحفظ، وأنه يكون ماديا، ومنه: تحصين القرية، أي بناء حصن حولها لا يوصل إلى ما في جوفها، ويكون معنويا، ومنه: التحصين بالعفاف وبالحرية وبالتزويج. ثانيا: المراد ب (التَّطَرُف الفكري):

التطرف الفكري مركب وصفي، لابد من تعريف طرفيه: (التَّطَرُف، الفكري).

### - أما (التَّطَرُّف):

فهو مأخوذ من الفعل (طَرَفَ)؛ قال ابن فارس: "(طَرَفَ) الطَّاءُ وَالرَّاءُ وَالْوَاءُ وَالْوَاءُ وَالْوَاءُ وَالْفَاءُ أَصْلَانِ: الْأَوَّلُ: يَدُلُّ عَلَى حَدِ الشَّيْءِ وَحَرْفِهِ، وَالثَّانِي: يَدُلُّ عَلَى حَرَكَةٍ فِي بَعْضِ الْأَعْضَاءِ. فَالْأَصْلُ الْأَوَّلُ: طَرَفُ الشَّيْءِ وَالثَّوْبِ وَالْحَائِطِ، ويُقَالُ نَاقَةٌ طَرِفَةٌ: تَرْعَى أَطْرَافَ الْمَرْعَى وَلَا تَخْتَلِطُ بِالنُّوقِ. وَأَمَّا الْأَصْلُ الْآخَرُ: فَالطَّرْفُ، وَهُو تَحْرِيكُ الْجُفُونِ فِي النَّظَرِ، ولهذا يُسَمُّونَ الْعَيْنَ: الطَّرْفَ، مَجَازًا "(۲).

وقال ابن منظور: "الطَرَفُ، بِالتَّحْرِيكِ: النَّاحِيةُ مِنَ النواحي والطائفة من الشيء، وَالْجَمْعُ أَطْرَاف. وَقَوْلُهُ عَزَّ وَجَلَّ: ﴿ وَأَقِمِ ٱلصَّلَوٰهَ طَرَفَي ٱلنَّهَارِ وَزُلْفَامِّنَ ٱلْيُلِ ۚ ﴾ [هود: ١١٤]؛ يَعْنِي الصَّلَوَاتِ الْخَمْسَ، فأحدُ طَرَفَي النَّهَارِ صَلَاةُ الصَّبْح والطَّرَفُ الْآخَرُ فِيهِ صَلَاتًا الْعَشِيِّ، وَهُمَا الظُّهْرُ وَالْعَصْدُ،

<sup>(</sup>٢) مقاييس اللغة: ٣/ ٤٤٧، مادة (طرف).



<sup>(</sup>١) الغريبين في القرآن والحديث: ٢/ ٥٦٦، مادة (حصن).

وَقَوْلُهُ تعالى: ﴿ وَزُلَفًا مِّنَ ٱلْيَلِ ﴾ يَعْنِي صَلَاةَ الْمَغْرِبِ وَالْعِشَاءِ. وقال ابْنُ سِيدَهْ: طَرَفُ كل شي مُنتهاه، وتَطَرَّفَ الشيءُ: صَارَ طَرَفاً (١).

ومن هذا يظهر أن الطَّرَف يطلق في أصل اللغة على أحد طرفي الشيء مطلقا، غير موصوف بوصف معين، ومنه: أحد طرفي النهار: الصبح والعشاء، وأحد طرفي الثوب: أسفله وأعلاه، وأحد طرفي الحائط: أوله وآخره.

وبناء على ما سبق فإن التَّطَرُّفُ هو الركون إلى أحد الطرفين مطلقا؛ ولهذا جاء في معجم اللغة العربية المعاصرة: "تطرَّفَ يَتطرّف، تطرُّفًا، فهو مُتطرِّف، وتطرَّف في إصدار أحكامه: جاوز حدّ الاعتدال ولم يتوسط، يقال: حزب سياسيّ متطرّف، ويقال: تسعى الدّولة جاهدةً في محاربة التطرّف (٢). - وأما (الفكري):

فإن لفظ (الفكري) منسوب إلى الفكر، ولفظ الفكر مأخوذ من الفعل (فَكَرَ)؛ قال ابن فارس: "(فَكَرَ) الْفَاءُ وَالْكَافُ وَالرَّاءُ: تَرَدُّدُ الْقَلْبِ فِي الشَّيْءِ، يُقَالُ تَفَكَّرَ: إِذَا رَدَّدَ قَلْبَهُ مُعْتَبِرًا، وَرَجُلٌ فِكِيرٌ: كَثِيرُ الْفِكْرِ (٣). والفِكْرُ: النَّظَرِ في الشَّيْء، والتَفَكُّرُ: التَّأمل (٤).

وبناء عليه فإن (الفكري) يعني في اللغة: كل ما يتصل بالفكر من البحث والنظر والتأمل، وغيرها.

<sup>(</sup>١) لسان العرب: ٩/ ٢١٦، ٢١٧، مادة (طرف).

<sup>(</sup>٢) معجم اللغة العربية المعاصرة د/ أحمد مختار: ٢/ ١٣٩٦، مادة (طرف).

<sup>(</sup>٣) مقاييس اللغة: ٤/ ٤٤٦، مادة (فكر).

<sup>(</sup>٤) لسان العرب: ٥/ ٦٥، مادة (فكر).

### ثالثًا: المراد ب (تحصين المجتمع من التطرف الفكري):

يستفاد مما سبق من تحليلات لغوية:

- ١- أن (تحصين المجتمع) يعني في اللغة: حفظه ومنع كل ما يضره،
   بجعله في حصن منيع لا يصل إليه ما يؤثر عليه سلبا.
- ٢- أن (التَّطَرُف الفكري) يعني بحسب اللغة: الركون بالفكر إلى أحد طرفي أي قضية فكرية، وهو بحسب اللغة ركون مطلق، قد يكون بالإفراط أي بالزيادة والتعدي على ما هو مسموح به وقد يكون بالتفريط أي بالتقصير والنقصان فيما هو مأمور به، وهو إجمالا: عدم الأخذ بالوسطية والاعتدال في كل ما يتصل بالجانب الفكري الذي يُكوِّن اتجاه المرء ومذهبه.

وبناء على ذلك وتأسيسا على أن مجال البحث الحالي هو الجانب الفكري الديني؛ يمكن القول بأن (تحصين المجتمع من التطرف الفكري) يعني: (حفظ المجتمع ووقايته من مجاوزة حد الاعتدال والوسطية إفراطا أو تفريطا في كل ما يتصل بالجانب الفكري الديني).

فالتطرف الفكري فيما يتصل بالدين لا يعني التشدد والإفراط فيما هو مسموح به شرعا فحسب، وإنما يعني أيضا التفريط والانفلات من ضوابط الشريعة وقواعدها، فكلا طرفى قصد الأمور ذميم.

فمن التطرف الفكري إفراطا: ما يقوم به بعض من ينتسبون إلى الدين؛ من القتل والتخريب والإرهاب. ومن التطرف الفكري تفريطا: ما يقوم به بعض من ينتسبون إلى الدين؛ من التحلل من قيوده، وتضييع ثوابته، وتهميش أصوله، وتمييع أحكامه، ليستبدلوها بالنفعية المادية، والإلحاد والإباحية. والله أعلم.



# المطلب الثاني جوانب منهج القرآن الكريم في تحصين المجتمع من التطرف الفكري تمهيد:

غني عن البيان أنه لا يمكن حصر جوانب منهج القرآن الكريم حصرا تاما في أي جانب من الجوانب، وإنما هي اجتهادات بحسب ما ييسره الله تعالى من الفهم والاستنباط في حدود الطاقة البشرية؛ وذلك لسببين:

السبب الأول: -وهو الأساس- أن حصرها خارج عن قدرة البشر؛ لأن القرآن الكريم لا يخلق على كثرة الرد، ولا تتقضي عجائبه، ولا تنتهي علومه وأسراره وهداياته؛ وهو كلام الله تعالى، وكلامه تعالى صفته، ولا يمكن للخلق جميعا أن يحيطوا بصفة من صفات الله عز وجل.

والسبب الثاني: أن شأن هذا البحث أن يكون بحثا صغيرا على حسب ما تشترطه أوعية النشر من الصفحات، ومن ثم فهو معني بذكر ما يتيسر من الأصول العامة لجوانب هذا المنهج العظيم.

ويمكن إجمال جوانب منهج القرآن الكريم في تحصين المجتمع من التطرف الفكرى في عشر جوانب:

الجانب الأول: وجوب التمسك بالقرآن الكريم، والسنة النبوية.

الجانب الثاني: ترسيخ مبدأ وسطية الفكر.

الجانب الثالث: اعتماد أهل العلم بالدين مرجعية للفتوى.

الجانب الرابع: تربية العقل وتهذيبه وتعزيز دوره.

الجانب الخامس: تحريم الخوض في الدين بغير علم.

الجانب السادس: حرمة الأنفس والأموال والأعراض.

الجانب السابع: وجوب لزوم الجماعة.

الجانب الثامن: وجوب طاعة أولى الأمر.

الجانب التاسع: تحريم نشر الشائعات.

الجانب العاشر: ترسيخ الأخلاق الحسنة.

وفيما يأتي بيان لهذه الجوانب في ضوء القرآن الكريم.

## الجانب الأول وجوب التمسك بالقرآن الكريم، والسنة النبوية

وهذا أول جانب من جوانب تحصين المجتمع من التطرف الفكري، وهو أعلاها على الإطلاق، وجميع الجوانب الأخرى تتبع منه وتعود إليه.

ولقد تضمن القرآن الكريم والسنة النبوية – مصدرا التشريع الإسلامي – كل ما يصلح الإنسان دينا ودنيا، ويحقق له السعادة في الدنيا والآخرة، وجعلهما الله تعالى صالحين لكل زمان ومكان؛ ولهذا أوجب سبحانه علينا التمسك بهما، لننال ذلك الخير، وتلكم السعادة، ولنتحصن بهما من تيارات النطرف الفكري إفراطا أو تفريطا.

أولا: أوجب الله تعالى التمسك بالقرآن الكريم والعمل بما فيه:

وقد دل على ذلك آيات كثيرة؛ منها:

- قوله تعالى: ﴿ وَاعْتَصِمُواْ بِحَبْلِ اللّهِ جَمِيعًا وَلَا تَفَرَقُواً وَاذْكُرُواْ نِعْمَتَ اللّهِ عَلَيْكُمْ إِذْكُنتُمْ أَعْدَاءَ فَالْفَاحُفْرَةِ مِنَ اللّهِ عَلَيْكُمْ إِغْمَتِهِ إِخْوَنَا وَكُنتُمْ عَلَىٰ شَفَاحُفْرَةٍ مِنَ النّادِ فَأَنقَذُكُم مِنْماً كَذَلك يُبَيّنُ اللّهُ لَكُمْ ءَايَتِهِ لَعَلَكُمْ نَهْ تَدُونَ اللّه الله [آل عمران: ١٠٣].

الحبل: السبب الذي يتوصل به إلى البُغْية (۱). وحبل الله هو: كتاب الله تعالى؛ قاله ابن مسعود، وقتادة، والسدي (۲). قال القشيري: "والاعتصام بحبله سبحانه: هو التمسك والتحقق والتعلّق بالكتاب والسّنّة "(۳).

وقيل هو: دين الله تعالى، وهو الإسلام. وقيل: عهد الله تعالى. وقيل: الإخلاص لله تعالى والتوحيد. وقيل: هو الجماعة<sup>(٤)</sup>.

<sup>(</sup>٤) جامع البيان للطبري: ٧/ ٧٣، والنكت والعيون: ١/ ٤١٤، ٤١٤، وزاد المسير: ١/ ٣١١.



<sup>(</sup>١) معالم التنزيل للبغوي: ١/ ٤٨٠.

<sup>(</sup>٢) جامع البيان للطبري: ٧/ ٧١، ٧٢، وتفسير القرآن العظيم لابن أبي حاتم: ٣/ ٧٢، والنكت والعيون للماوردي: ١/ ٤١٣، ٤١٤، وزاد المسير: ١/ ٣١١.

<sup>(</sup>٣) لطائف الإشارات للقشيري: ١/ ٢٦٧.

قال الرازي: "وهذه الأقوال كلها متقاربة، والتحقيق ما ذكرنا أنه لما كان النازل في البئر يعتصم بحبل تحرزا من السقوط فيها، وكان كتاب الله، وعهده، ودينه، وطاعته، وموافقة جماعة المؤمنين؛ حرزا لصاحبه من السقوط في قعر جهنم جعل ذلك حبلا لله، وأمروا بالاعتصام به"(١).

قلت: هذه الأقوال كلها تعود إلى التمسك بالقرآن الكريم.

- وقوله تعالى: ﴿ وَهَذَا كِنَنَبُ أَنزَلْنَهُ مُبَارَكُ فَاتَبِعُوهُ وَاتَقُواْ لَعَلَكُمُ تُرْحَمُونَ ﴿ ﴿ ﴾ [الأنعام: ١٥٥].

وهو أمر صريح باتباع القرآن الكريم، والعمل بما فيه. قال ابن كثير: "أمر الله سبحانه وتعالى عباده باتباع القرآن الكريم، ورغبهم فيه، وأمرهم بتدبره، والعمل به، والدعوة إليه، ووصفه بالبركة لمن اتبعه وعمل به في الدنيا والآخرة؛ لأنه حبله المتين"(٢).

وقال السعدي: "أي: فاتبعوه فيما يأمر به وينهى عنه، وابنوا أصول دينكم وفروعه عليه"(٣).

- وقوله تعالى: ﴿ التَّبِعُواْ مَا أُنْزِلَ إِلَيْكُمْ مِّن زَّبِكُوْ وَلَا تَنْبِعُواْ مِن دُونِهِ اَوْلِيَا أَ قَلِيلًا مَا تَذَكَّرُونَ آنَ ﴾ [الأعراف: ٢-٣].

قال القرطبي: "وقوله تعالى: ﴿ التَّبِعُواْ مَا أُنزِلَ إِلَيْكُمْ مِّنزَّبِكُمْ ﴾ يعني: التبعوا الكتاب والسنة؛ لقوله تعالى: ﴿ وَمَا ءَانَكُمُ الرَّسُولُ فَحُدُوهُ وَمَانَهَكُمْ عَنْهُ فَاننَهُواْ وَاتَّقُواْ اللّهَ ﴾ [الحشر: ٧]. والظاهر: أنه أمر لجميع الناس، أي:

<sup>(</sup>١) التفسير الكبير للرازي: ٢/ ١٧٣، وينظر: المحرر الوجيز لابن عطية: ١/ ٤٨٤.

<sup>(</sup>٢) تفسير ابن كثير: ٣/ ٣٣٢. وينظر: معالم التنزيل: ١/ ٤٨٤. والجامع لأحكام القرآن للقرطبي: ٧/ ١٤٣

<sup>(</sup>٣) تيسير الكريم الرحمن للسعدي: ص: ٢٨١.

اتبعوا القرآن الكريم، فأجلوا حلاله، وحرِّموا حرامه، وامتثلوا أمره، واجتنبوا نهيه. وقد دلت هذه الآية الكريمة على ترك اتباع الآراء مع وجود النص"(۱).

وقد أخرج مسلم عن زيد بن أرقم ﴿ أَن رسول الله ﴾ قال: (أَلا وَإِنِّي تَارِكٌ فِيكُمْ ثَقَلَيْنِ: أَحَدُهُمَا كِتَابُ اللهِ عَزَّ وَجَلَّ، هُوَ حَبْلُ اللهِ، مَنِ اتَّبَعَهُ كَانَ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَا عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَالَى اللهُ عَلَى اللهُ عَ

ثانيا: أوجب الله تعالى التمسك بالسنة النبوية والعمل بما فيها:

وقد دل على ذلك آيات كثيرة، منها:

- قوله تعالى: ﴿ قُلَ إِن كُنتُمْ تُحِبُّونَ اللَّهَ فَاتَبِعُونِي يُحْبِبَكُمُ اللَّهُ وَيَغْفِرْ لَكُمْ ذُنُوبَكُمُ وَاللَّهُ عَفُورٌ رَجِيبُ كُمُ اللَّهُ وَيَغْفِرْ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ وَاللَّهُ عَمُورٌ رَجِيبُ اللَّهِ ﴾ [آل عمران: ٣٢].

وفيه أمر صريح باتباع الرسول و وذلك يكون بالتمسك بسنته المطهرة.

قال ابن كثير: "هذه الآية الكريمة حاكمة على كل من ادعى محبة الله عز وجل، فإذا لم يكن على السنة النبوية فإنه كاذب في دعواه، ولن يكون صادقا في حبه لله تعالى حتى يتبع السنة النبوية في جميع أقواله وأحواله وأفعاله"(٣).

وقال ابن رجب: " فمن أحب الله تعالى ورسوله هم محبة صادقة من قلبه أوجب له ذلك أن يحب بقلبه ما يحبه الله ورسوله، ويكره ما يكرهه الله ورسوله، وأن يعمل بجوارحه بمقتضى هذا الحب والبغض، فإن عمل

<sup>(</sup>٣) تفسير القرآن العظيم: ٢/ ٢٦، بتصرف.



<sup>(</sup>١) الجامع لأحكام القرآن للقرطبي: ٧/ ١٦١.

<sup>(</sup>۲) أخرجه مسلم في صحيحه: في كتاب: فضائل الصحابة، باب: فضائل على رضي الله عنه: ٤/ ١٨٧٤، ح(٢٤٠٨).

بجوارحه شيئا يخالف ذلك، دل ذلك على نقص محبته لله تعالى ورسوله، وعليه أن يتوب من ذلك ويرجع إلى تكميل المحبة الواجبة"(١).

- وقوله تعالى: ﴿ يَنَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ أَطِيعُواْ ٱللَّهَ وَأَطِيعُواْ ٱللَّهُ وَأَطِيعُواْ ٱللَّهُ وَأُولِي ٱلْأَمِّي مِنكُورٌ فَإِن نَنْزَعْنُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى ٱللَّهِ وَٱلرَّسُولِ إِن كُننُمُ تُوَّمِنُونَ بِٱللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ ۚ ذَلِكَ خَيْرٌ وَٱحْسَنُ تَأُويلًا ﴿ ﴾ [النساء: ٥٩].

وهو أمر صريح بطاعة الرسول في وهو متوجه بعد وفاته في إلى انباع سنته المطهرة في كل أمر ونهي. قال عطاء وغيره: "طاعة الرسول: انباع سنته"(۱)، أي: انباع سنته بعد وفاته في (۱).

قال الرازي: "اعلم أن هذه الآية الكريمة مشتملة على أكثر علم أصول الفقه، وذلك لأن أصول الشريعة أربع: الكتاب، والسنة، والإجماع، والقياس، وهذه الآية الكريمة مشتملة على تقرير هذه الأصول الأربعة بهذا الترتيب. أما الكتاب والسنة فقد وقعت الإشارة إليهما بقوله تعالى: ﴿ يَمَأَيُّهَا ٱلَذِينَ ءَامَنُوا أَطِيعُوا اللَّهُ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ ﴾ [النساء: ٥٩]. فإن قيل: ألسيس أن طاعة ألرسول هم هاعة الله تعالى، فما معنى هذا العطف؟ قانا: الفائدة في الرسول له هي طاعة الله تعالى، فما معنى أمر الله تعالى، ثم نعلم منه أمر الله والسنة تدل على أمر الرسول الله منه أمر الله تعالى لا محالة، والسنة تدل على أمر الرسول الله منه أمر الله تعالى لا محالة، والسنة تدل على أمر الرسول الله يُما الله الله الله وجوب متابعة الكتاب والسنة. ... الخ"(أ).

<sup>(</sup>١) تفسير ابن رجب الحنبلي: ١/ ٢٠١.

<sup>(</sup>٢) جامع البيان: ٨/ ٩٦٦، والنكت والعيون: ١/ ٩٩٦.

<sup>(</sup>٣) المحرر الوجيز لابن عطية: ٢/ ٧١.

<sup>(</sup>٤) التفسير الكبير: ١٠٠/ ١١٢، بتصرف يسير.

ثالثا: حذر الله تعالى تحذيرا شديدا من مخالفة القرآن الكريم أو السنة النبوية:

وقد دل على ذلك آيات كثيرة، منها:

- قول تعالى: ﴿ وَأَطِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَآحَذَرُوا أَفَإِن تَوَلَّيْتُم فَأَعْلَمُوا أَنَّ مَا عَلَىٰ رَسُولِنَا الْبَلَاءُ الْمُبِينُ ﴿ اللَّهَا لَدَة: ٩٢].

حيث أمر الله تعالى بطاعته عز وجل وطاعة رسوله على وحذر من مخالفتهما.

والمعنى: واحذروا مخالفة الله ورسوله، فإن أعرضتم عن الامتثال فقد فعل الرسول ما هو الواجب عليه من البلاغ الذي فيه رشادكم وصلاحكم، ولن تضروا بالمخالفة إلا أنفسكم، وفي هذا من الزجر ما لا يقادر قدره ولا يبلغ مداه (۱).

- وقوله تعالى: ﴿ فَلَا وَرَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَّى يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ مُ ثُمَّ لَا يَجِدُواْ فِي أَنفُسِهِمْ حَرَجًا مِّمَّا فَضَيْتَ وَيُسَلِّمُواْ تَسَلِيمًا ﴿ ﴾ [النساء: 37، 70].

قال الشوكاني: "تضمنت هذه الآية الكريمة وعيدا شديدا على مخالفة رسول الله على الله الجلود، وترجف منه الأفئدة: فأولا: أقسم الله سبحانه بنفسه، مؤكدا هذا القسم بحرف النفي (لا) بأنهم لا يؤمنون، فنفى عنهم الإيمان الذي هو رأس مال الصالحين من عباده، حتى تتحقق فيهم عاية هي: تحكيم رسول الله صلى الله عليه وسلم، ثم لم يكتف الله سبحانه بذلك حتى قال: ﴿ ثُمَّ لَا يَحِدُوا فِي آنفُسِهِمْ حَرَجًا مِّمَّا قَضَيْتَ ﴾، فضم إلى التحكيم أمرا آخر، هو عدم وجود أيِّ حرج في صدورهم من هذا التحكيم،

<sup>(</sup>١) فتح القدير للشوكاني: ٢/ ٨٥.



أي فلا يكون مجرد التحكيم والإذعان كافيا حتى يكون ذلك من صميم القلب عن رضا وتسليم، واطمئنان قلب، وطيب نفس، ثم لم يكتف الله سبحانه بهذا كله، بل ضمّ إليه قوله: ﴿ وَيُسَلِّمُوا ﴾ أي: ويذعنوا وينقادوا ظاهرا وباطنا، ثم لم يكتف سبحانه بذلك، بل ضمّ إلى ذلك المصدر المؤكد فقال تعالى: ﴿ سَيْلِيمًا ﴾ فلا يثبت الإيمان للعبد حتى يقع منه هذا التحكيم، ولا يجد الحرج في صدره بما قُضِي عليه، ويسلم لحكم الله تعالى وشرعه، تسليما لا يخالطه أي رد، ولا تشوبه أي شائبة "(۱). والله أعلم.

**^** 

<sup>(</sup>١) فتح القدير للشوكاني: ١/ ٥٥٩. بتصرف.

### الجانب الثاني ترسيخ مبدأ وسطية الفكر

إن الوسطية ركيزة الأمن الفكري الأولى، وصمام أمان الأمة من الانحراف والتطرف، ولا أدل على أهمية الوسطية ومكانتها في هذا ديننا العنيف من أن الله تعالى وصف الأمة الإسلامية في مقام المدح والمنة بالوسطية، حيث قال تعالى: ﴿ وَكَذَلِكَ جَعَلْتَكُمُ أُمّنَةً وَسَطَأً ﴾ [البقرة: ١٤٣]، وقد فسر النّبي صلى الله عليه وسلم تلك الوسطية بقوله: (وَالوَسَطُ: العَدْلُ)(١).

وأخرج البخاري عن أبي هريرة أن رسول الله الله الله الله في قال: (إِنَّ فِي الْجَنَّةِ مِائَةَ دَرَجَةٍ، أَعَدَّهَا اللَّهُ لِلْمُجَاهِدِينَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ، مَا بَيْنَ الدَّرَجَتَيْنِ كَمَا بَيْنَ السَّمَاءِ وَالأَرْضِ، فَإِذَا سَأَلْتُمُ اللَّه، فَاسْأَلُوهُ الفِرْدَوْسَ، فَإِنَّهُ أَوْسَطُ الجَنَّةِ وَأَكْرُضِ، فَوْقَهُ عَرْشُ الرَّحْمَن، وَمِنْهُ تَفَجَّرُ أَنْهَارُ الجَنَّةِ)(٢).

قال ابن حجر: "المراد بأوسط هنا: أعدل وأفضل، وهو كقوله تعالى: ﴿ وَكَذَالِكَ جَعَلْنَكُمْ أُمَّةً وَسَطًا ﴾ [البقرة: ١٤٣]"(٣).

ومن أهم جوانب منهج القرآن الكريم في تحصين المجتمع من التطرف الفكري: ترسيخه لمبدأ وسطية الفكر؛ أي: التوازن والاستقامة في كل أمور الدين أو الدنيا، دون إفراط أو تقريط.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري في صحيحه: كتاب التَّفسير: تفسير سورة البقرة، باب قوله تعالى: (وكذلك جعلناكم أمة وسطا): ٦/ ٢١، ح(٤٤٨٧).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في صحيحه: كتاب الجهاد والسير، باب: درجات المجاهدين في سبيل الله: ٤/ ١٦، ح(٢٧٩٠).

<sup>(</sup>٣) فتح الباري: ٦/ ١٣.

وإن وسطية الفكر التي رسخها القرآن الكريم هي وسطية شاملة وتامة، شاملة لكل أمور الدين والدنيا، وتامة ليس بها نقص أو عوار، لأنها لب هذا الدين الذي أكمله الله تعالى وأتمه، ورضيه لنا إلى قيام الساعة دينا.

إنها وسطية في العقيدة، والعبادة، والمعاملة، والأخلاق، والتي من شأنها أن تحفظ على المجتمع دينه ودنياه، وتحصنه من التطرف إفراطا أو تفريطا، ومن الانحراف يمينا أو يسارا.

- وغني عن البيان أن الوسطية في الإسلام لا تعني دائما البينية التي هي وسط بين أمرين، إذ ليس بين الخير والشر وسط، وليس بين الصدق والكذب وسط، وهكذا...، وإنما هي ما اختاره الله تعالى لهذه الأمة من التمام والكمال في العقيدة والعبادة والمعاملة والأخلاق.

ويمكن إجمال جوانب تلك الوسطية كما بينها القرآن الكريم فيما يأتي: أولا: وسطية العقيدة: ومن معالم ذلك:

١ - وضوحها ويسرها: فلا تعقيد فيها ولا لَبْسَ ولا غموض، ولا تكليف فيها
 بما لا يطاق.

ومن الأدلة القرآنية على ذلك:

قوله تعالى: ﴿ أَمَّنَ خَلَقَ السَّمَنُوتِ وَالْأَرْضَ وَأَنزَلَ لَكُمْ مِّنِ السَّمَاءِ مَاءَ فَأَنْبَتْنَا بِهِ عَدَابِقَ ذَات بَهْجَةٍ مَّا كَانُ لَكُوْ أَن تُنبِتُواْ شَجَرَهَا ۚ أَوَلَهُ مَّعَ اللّهِ بَلَ هُمْ قَوْمٌ يَعَدِلُونَ بِهِ عَدَابِقَ ذَات بَهْجَةٍ مَّا كَانُ لَكُو أَن تُنبِتُواْ شَجَرَهَا ۚ أَوَلَهُ مَّعَ اللّهِ بَلَ هُمْ قَوْمٌ يَعَدِلُونَ وَجَعَلَ لَمَا رَوَسِي وَجَعَلَ بَيْنَ الْبَحْرَيْنِ عَلَيْ أَمِن جَعَلَ الْأَرْضَ قَرَارًا وَجَعَلَ خِلْلَهَا أَنْهَرًا وَجَعَلَ لَمَا رَوَسِي وَجَعَلَ بَيْنَ الْبَحْرَيْنِ عَلِيهُ مَعَ اللّهُ مَّعَ اللّهُ مَّعَ اللّهُ مَّعَ اللّهُ مَّعَ اللّهُ مَّعَ اللّهُ مَعَ اللّهُ عَلَيْ الْمَصْطِرَ إِذَا دَعَاهُ وَيَكُشِفُ عَلِيمَ اللّهُ مَعَ اللّهُ عَلَيْ وَيَعْمِلُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَمَا لَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَمَا لَيْ اللّهُ عَلَيْلُ اللّهُ عَمَا لَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَمَاللّهُ عَمَا لَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْهُ أَنْ اللّهُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ أَلُولُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ الللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ

وقوله تعالى: ﴿ أَفَاتَرَ يَنْظُرُوٓا إِلَى السَّمَآءِ فَوْفَهُمْ كَيْفَ بَنَيْنَهَا وَزَيَّنَهَا وَمَا لَهَا مِن فُرُوجٍ ۚ ۚ وَٱلْأَرْضَ مَدَدُنَهَا وَٱلْقَيْنَا فِيهَا رَوَسِيَ وَأَنْبَتْنَا فِيهَا مِن كُلِّ زَفِج بَهِيجٍ ۗ ۗ ﴾ [ق: ٦، ٧].

وقول تعالى: ﴿ وَجَعَلُوا ٱلْمَلَكَيْكَةَ ٱلَّذِينَ هُمْ عِبَدُ ٱلرَّمْنِ إِنَاثًا أَشَهِدُوا خُلَقَهُمْ سَتُكُنَا شَهَدَ ثُمُ مَ وَيُسْتَكُونَ اللهِ الزخرف: ١٩].

وقوله تعالى: ﴿ أَمْ خُلِقُواْ مِنْ عَلَرِ شَيْءٍ أَمْ هُمُ الْخَلِقُونَ ﴿ أَمْ خَلَقُواْ السَّمَوَتِ
وَالْأَرْضَ بَلَ لَا يُوقِنُونَ ﴿ ﴾ [الطور: ٣٥، ٣٦].

فالقرآن الكريم لا يدعو الناس إلى عقيدة معقدة، أو فلسفات وهمية، أو خرافات باطلة، تمجها العقول، وتسأم منها النفوس، ولا تطيقها الأبدان، وإنما يدعوهم إلى عقيدة واضحة ميسورة لا لبس فيها ولا غموض، ويحيلهم إلى التأكد منها بالنظر في دلائل قدرة الله تعالى وعجائب آياته في هذا الكون الفسيح، في الآفاق وفي الأنفس، ليتحققوا بعقولهم من أنه إله واحد لا شريك له في ملكه، وأنه وحده الذي يستحق العبادة. والقرآن الكريم مليء بالآيات الكريمة التي تدل على وضوح العقيدة الإسلامية ويسرها.

٢- توازنها واعتدالها:

- فهي متوازنة ومعتدلة في جانب الإيمان بالله عز وجل؛ فليس فيها تفريط الكفار والمشركين واليهود، ولا إفراط النصارى.

قال تعالى: ﴿ لَوْكَانَ فِي مَا عَالِمَةُ إِلَّا ٱللَّهُ لَفُسَدَنَّا فَسُبْحَنَ ٱللَّهِ رَبِّ ٱلْعَرْشِ عَمَّا يَصِفُونَ ﴿ الْأَنبِياء: ٢٢].

وقال تعالى: ﴿ قُل لَوْ كَانَ مَعَهُ عَالِمَةٌ كُمَا يَقُولُونَ إِذَا لَاَبْنَغَوَّا إِلَىٰ ذِى ٱلْمَرْشِ سَبِيلًا ﴿ الْ الْمِسْرِاء: ٤٢].

وقال تعالى: ﴿ بَدِيعُ ٱلسَّمَنوَتِ وَٱلْأَرْضِ ۚ أَنَّ يَكُونُ لَهُ, وَلَدُّ وَلَمْ تَكُن لَهُ, صَنحِبَةً ۚ وَخَلَقَ كُلَّ شَيْءٍ وَهُو بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ۗ ﴿ ﴾ [الأنعام: ١٠١].

وقال تعالى: ﴿ مَا اتَّخَذَ اللَّهُ مِن وَلَدٍ وَمَا كَانَ مَعَهُ مِنْ إِلَا إِذًا لَّذَهَبَكُلُ اللَّهِ بِمَا خَلَقَ وَلَعَلَا بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضٍ شُبْحَن ٱللَّهِ عَمَّا يَصِفُون ﴿ ١ ﴾ [المؤمنون: ١٤].

- وهي متوازنة ومعتدلة في جانب الإيمان بالأنبياء والمرسلين عليهم الصدلة السلام:

قال تعالى: ﴿ ءَامَنَ ٱلرَّسُولُ بِمَا أَنْ زِلَ إِلَيْهِ مِن رَّبِهِ وَٱلْمُؤْمِنُونَ كُلُّ ءَامَنَ بِٱللَهِ وَمَكَيْكِهِ وَٱلْمُؤْمِنُونَ كُلُّ ءَامَنَ بِٱللَهِ وَمَكَيْكِهِ وَكُنْيُهِ وَرُسُلِهِ وَكُنْيُهِ وَرُسُلِهِ وَلَا نُفَرِقُ بَيْنَ أَحَدٍ مِّن رُّسُلِهِ وَقَالُواْ سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا اللَّهِ وَمَكَيْمِكِهِ وَمُكَيْمِ وَرُسُلِهِ وَلَا يَعْنَا وَاللَّهُ وَمَا يَا اللَّهُ وَمَا يَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَّا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَيْلُهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا لَا اللَّهُ وَلَهُ لِللْهُ وَاللَّهُ وَالْمُواللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُوالِلَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللْمُوالِلَّالَّهُ وَاللَّهُ وَاللْمُوالِلَّةُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْم

وقال تعالى: ﴿ وَقَالَتِ ٱلْمَهُودُ عُنَيْرٌ ٱبْنُ ٱللّهِ وَقَالَتِ ٱلنَّصَرَى ٱلْمَسِيحُ الْبَنُ ٱللَّهِ ثَالَتُ ٱللَّهِ ثَاللَّهُ وَقَالَتِ ٱلنَّصَرَى ٱلْمَسِيحُ البَّنُ ٱللَّهُ ذَالِكَ قَوْلُهُم بِأَفْوَهِ هِمْ يُضَاهِ وُن قَبْلُ اللَّهُ أَنْكِ فَوْفَكُونِ وَقَالَتِ النوبة: ٣٠].

- وهي متوازنة ومعتدلة مع المخالفين:

قال تعالى: ﴿ لَاۤ إِكْرَاهُ فِي ٱلدِّينِ ۚ قَدَ تَبَيّنَ ٱلرُّشُدُ مِنَ ٱلْغَيِّ ﴾ [البقرة: ٢٥٦]. وقال تعالى: ﴿ ﴿ وَلَا تَجَدِلُوٓ أَهُلَ ٱلۡصِحَدِ إِلّا بِٱلَّتِي هِى ٱحۡسَنُ إِلّا ٱلَّذِينَ طَلَمُواْ مِنْهُم ۗ وَقُولُوٓا ءَامَنَا بِٱلَّذِى أُنزِلَ إِلَيْنَا وَأُنزِلَ إِلَيْكَ مُ وَإِلَاهُمَا وَ إِلَاهُكُم مُ وَحِدُ وَنَحْنُ لَاَلَمُواْ مِنْهُم وَ وَقُولُوٓا ءَامَنَا بِٱلَّذِى أُنزِلَ إِلَيْنَا وَأُنزِلَ إِلَيْكَ مُ وَالِلَهُمَا وَ إِلَاهُكُم مَ وَحِدُ وَنَحْنُ لَدُهُ مُسْلِمُونَ الله الله العنكبوت: ٤٦].

### ثانيا: وسطية العبادة: ومن معالم ذلك:

- ۱- اشتمالها على التيسير والتخفيف ورفع الحرج وعدم التكليف
   بما لا يطاق:
- ففي التيسير والتخفيف قال تعالى: ﴿ يُرِيدُ ٱللَّهُ بِكُمُ ٱلْيُسْرَ وَلَا يُرِيدُ بِكُمُ ٱلْيُسْرَ وَلَا يُرِيدُ بِكُمُ ٱلْيُسْرَ ﴾ [البقرة: ١٨٥].
- وفي رفع الحرج قال تعالى: ﴿ وَمَاجَعَلَ عَلَيْكُرُ فِي ٱلدِّينِ مِنْ حَرَجٌ ﴾ [الحج: ٧٨].
- وفي عدم التكليف بما لا يطاق قال تعالى: ﴿ لَا يُكَلِّفُ ٱللَّهُ نَفْسًا إِلَّا وَفَي عَدْمُ اللَّهُ لَفُسَا إِلَّا وَشُعَهَا ﴾ [البقرة: ٢٨٦].
  - ٢- اشتمالها على كثير من الرخص الشرعية: ومن ذلك:
- رخصة المكره أن ينطق بكلمة الكفر؛ قال تعالى: ﴿ مَن كَفَرُ بِاللَّهِ مِنْ بَعَدِ إِيمَننِهِ ۚ إِلَّا مَنْ أُكُورِهَ وَقَلْبُهُ مُطْمَينٌ أَبِالْإِيمَنِ وَلَاكِن مَن شَرَحَ بِالْكُفُرِ صَدْرًا فَعَلَيْهِمْ وَلَكُن مَن شَرَحَ بِالْكُفُرِ صَدْرًا فَعَلَيْهِمْ فَضَبُ مِن اللَّهِ وَلَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ وَلَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴿ اللَّهِ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهِ عَلَيْهُمْ عَذَابُ عَظِيمٌ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْلُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُ عِلْهُ عَلَيْكُ عَلَيْهُ عَلَيْكُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْهُ عَلَيْكُ عَلَاكُ عَلَاكُ عَلَيْكُ عَلَاكُ عَلَاكُ عَلَاكُ عَلَ
- رخصة المضطر أن يأكل مما حرمه الله؛ قال تعالى: ﴿ إِنَّمَا حَرَّمَ عَلَيْكُمُ الله؛ قال تعالى: ﴿ إِنَّمَا حَرَّمَ عَلَيْكُمُ الْمَيْتَةَ وَالذَّمَ وَلَحْمَ الْمُخْرَرِ وَمَا أَهِلَ بِهِ عِلْعَيْرِ اللّهِ فَمَنِ اضْطُرَّ غَيْرَ بَاغٍ وَلَا عَادِ فَلاَ إِنْهُ عَلَيْهِ إِنَّا اللّهَ عَنْهُ رُرِّدِيمُ ﴿ اللّهِ اللّهِ وَدَ ١٧٣].
- ورخصة المريض والمسافر أن يفطر في رمضان، قال تعالى: ﴿ فَمَن كَانَ مِنكُمْ مَرِيضًا أَوْ عَلَىٰ سَفَرِ فَعِـدَةٌ مِنْ أَيَّامٍ أُخَرَ ﴾ [البقرة: ١٨٤].

### ثالثا: وسطية المعاملات: ومن معالم ذلك:

- الأمر ببر الوالدين وإن كانا كافرين، قال تعالى: ﴿ وَإِن جَاهَدَاكَ عَلَىٰ أَن تُشْرِكَ بِي مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ فَلَا تُطِعَهُ مَا وَصَاحِبْهُ مَا فِي ٱلدُّنْيَا مَعْرُوفَا ﴾ [لقمان: ١٥].

- الحث على معاملة غير المسلمين معاملة حسنة ما داموا مسالمين، قال تعسالى: ﴿ لَا يَنْهَا كُرُ اللّهُ عَنِ اللَّذِينَ لَمْ يُقَا لِلْوَكُمْ فِ الدِّينِ وَلَمْ يُحْرِجُوكُمْ مِّن دِينرِكُمْ أَن تَبَرُّوهُمْ وَ الدِّينِ وَلَمْ يُحْرِجُوكُمْ مِّن دِينرِكُمْ أَن تَبَرُّوهُمْ وَ الدِّينِ وَلَمْ يُحْرِجُوكُمْ مِّن دِينرِكُمْ أَن تَبَرُّوهُمْ وَ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلّ
- الحكم بالعدل ولو كان الحق لغير المسلم؛ قال تعالى: ﴿ وَلَا يَجُرِمَنَّكُمُ مَ شَنَانُ قَوْمٍ أَن صَدُّوكُمْ عَنِ ٱلْمَسْجِدِ ٱلْحَرَامِ أَن تَعْتَدُوا وَتَعَاوَثُوا عَلَى ٱلْبِرِ وَٱلْفَقُوكُ وَلَا يَعَاوَثُوا عَلَى ٱلْإِنْمِ وَٱلْفَدُونَ وَٱتَقُوا ٱللَّهَ إِنَّ ٱللَّهَ شَدِيدُ ٱلْعِقَابِ (١) ﴿ وَٱللَّهُ وَلَا نَعَاوَثُوا عَلَى ٱلْإِنْمِ وَٱلْفَدُونَ وَٱتَّقُوا ٱللَّهَ إِنَّ ٱللَّهَ شَدِيدُ ٱلْعِقَابِ (١) ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّه
- الأمر بإجارة الكافر وتأمينه إن استجار بالمؤمن؛ قال تعالى: ﴿ وَإِنْ أَحَدُ مِنَ الْمُشْرِكِينَ السَّبَارَكَ فَأَجِرُهُ حَتَىٰ يَسْمَعَ كَلَامَ اللّهِ ثُمَّ أَبْلِغُهُ مَأْمَنَهُ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ قَوْمٌ لَا يَعْلَمُونَ لَا اللهِ اللهِ التوبة: ٦].
- إباحة طعام أهل الكتاب والزواج من نسائهم (١)؛ قال تعالى: ﴿ ٱلْيَوْمَ أُحِلً لَكُمُ ٱلطّيِبَاتُ وَطَعَامُ ٱلّذِينَ أُوتُوا ٱلْكِئَبَ حِلُّ لَكُمُ وَطَعَامُكُمْ حِلُّ لَمَّمُ وَلَلَّهُمْ وَلَمُ ٱلطّيبَاتُ وَطَعَامُ ٱلّذِينَ أُوتُوا ٱلْكِئَبَ مِن قَبْلِكُمْ إِذَا ءَاتَيْتُمُوهُنَ أُجُورَهُنَ مُحْصِنِينَ ٱللّؤَمِنَاتِ وَٱلْحُصَنَاتُ مِنَ ٱلّذِينَ أُوتُوا ٱلْكِئنبَ مِن قَبْلِكُمْ إِذَا ءَاتَيْتُمُوهُنَ أُجُورَهُنَ مُحْصِنِينَ عَيْرَ مُسَيفِحِينَ وَلَا مُتَخِذِي ٓ أَخْدَانٍ وَمَن يَكُفُر بِالْإِيمَنِ فَقَد حَبِط عَمَلُهُ وَهُو فِي الْاَحْرَةِ مِنَ ٱلنَّسِرِينَ (١) ﴾ [المائدة: ٥].

<sup>(</sup>١) وهذا في أهل الكتاب غير المحاربين، على ما هو مفصل في كتب الفقه.

- التحذير من الكيل بمكيالين في معاملة الناس ماديا أو معنويا؛ قال تعالى: ﴿ وَنَكُ لِلْمُطَفِّفِينَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللللَّالِي الللَّا اللَّهُ اللللَّاللَّا الللَّالِلْمُلْلِلللللَّاللَّا الللَّا اللَّهُ الللللّ

### رابعا: وسطية الأخلاق: ومن معالم ذلك:

١- واقعيتها وموافقتها للعقل السليم وللفطرة القويمة:

فالأخلاق في الإسلام واقعية متحققة في أرض الواقع، وليست خيالية، ولا عبارات جوفاء، أو شعارات كاذبة، كما أنها لا تتافي الفطرة القويمة أو تتعارض مع العقل السليم، وإنما يدعو إليها العقل السليم، وتتطلبها الفِطر القويمة.

### ٢- ثباتها ورسوخها:

أي: عدم دورانها مع المصلحة؛ لأن الغاية في الإسلام لا تبرر الوسيلة، فإذا كانت الغاية ممنوعة كانت الوسيلة إليها ممنوعة، وإن كانت الغاية مشروعة فلابد لها من وسيلة مشروعة توصل إليها. ولهذا فإن الأمانة مثلا خلق ثابت، لا يتغير بتغير الطرف الآخر، ولا بتغير الغاية منها، فلا يجوز مثلا تركها لتحقيق ربح ما مهما كان.

### ٣- عمومها وشمولها لكل المكلفين:

فيجب على المجتمع المسلم أن يتخلق بأخلاق الإسلام، وليست هناك استثناءات من عموم الأخلاق وشمولها للكل؛ فلا يعفى منها أحد مهما كان. ٤- واقعبتها

\*\* ولهذا كله: جاء الحث على الأخلاق في القرآن الكريم عاما، وشاملا، وثابتا وراسخا.

قال تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ كُونُواْ قَوَّمِينَ لِلَّهِ شُهَدَاءَ بِالْقِسْطِّ وَلَا يَجْرِمَنَّكُمْ شَنَعَانُ قَوْمٍ عَلَىٓ أَلَّا تَعْدِلُواْ أَعْدِلُواْ هُوَ أَقْرَبُ لِلتَّقُوكِ وَاتَّقُواْ اللَّهَ إِنَّ يَجْرِمَنَكُمُ شَنَعَانُ قَوْمٍ عَلَىٓ أَلَّا تَعْدِلُواْ أَعْدِلُواْ هُوَ أَقْرَبُ لِلتَّقُوكِ وَاتَّقُواْ اللَّهَ إِنَّ يَجْرِمَنَكُمُ مِنَا يَعْمَلُونَ اللَّهُ إِلَى المائدة: ٨].

وقال تعالى: ﴿ وَأُوفُواْ بِٱلْعَهْدِ إِنَّ ٱلْعَهْدَ كَانَ مَسْتُولًا ﴿ ] ﴾ [الإسراء: ٣٤].

وقال تعالى: ﴿ وَإِذَا قُلْتُمْ فَأَعْدِلُواْ وَلَوْكَانَ ذَا قُرْبَيْ ۗ وَبِعَهَدِ ٱللَّهِ أَوْفُواْ 
ذَالِكُمْ وَصَّدَكُم بِهِ لَعَلَكُمْ تَذَكَّرُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّالَّالَةُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّالَةُ اللَّاللَّالَةُ اللَّالِمُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

وقال تعالى: ﴿ وَتَعَاوَنُواْ عَلَى ٱلْبِرِ وَٱلنَّقُوى ۗ وَلاَ نَعَاوَنُواْ عَلَى ٱلْإِثْمِ وَٱلْعُدُونِ ۚ وَالْعَدُونِ ۚ وَٱلْعُدُونِ ۚ وَٱلْعَدُونِ ۚ وَٱلْعُدُونِ ۚ وَٱلْعُدُونِ ۚ وَٱلْعُدُونِ ۚ وَٱلْعُدُونِ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهِ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهِ اللَّهَ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّ

وقال تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا يَسَّخَرُ قَوْمٌ مِّن قَوْمٍ عَسَىٰ أَن يَكُونُواْ خَيْرًا مِّنْهُمْ وَلَا فِسَاءٌ مِّن فِسَاءٌ مِّن فِسَاءً عَسَىٰ أَن يَكُنَ خَيْرًا مِّنَهُمْ وَلَا فَلْسَكُمْ وَلَا فَنَابَرُواْ بِاللَّا لَقَلِ بِيشَى الْإِسْمُ الْفُسُوقُ بَعْدَ الْإِيمَانُ وَمَن لَمْ يَثُبُ فَأُولَئِيكَ هُمُ الظّالِمُون ﴿ إِنَّ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ الْجَتَنِبُواْ كَثِيرًا مِن الْفُسُوقُ بَعْدَ الْإِيمَانُ وَمَن لَمْ يَثُبُ فَأُولَئِيكَ هُمُ الظّالِمُون ﴿ اللَّهُ يَتَأَيُّهُا اللَّذِينَ ءَامَنُواْ الْجَتَنِبُواْ كَثِيرًا مِن اللَّهُ مَن الظّن إِنْهُ وَمَن لَمْ يَثُبُ فَأُولَئِيكَ هُمُ الظّالِمُون ﴿ اللَّهُ يَتَأَيُّهُا اللَّذِينَ ءَامَنُواْ الْجَتَنِبُواْ كَثِيرًا مِن اللَّهُ مَن الظّن إِنْهُ وَلَا يَعْتَب بَعْضُكُم بَعْضًا أَيُعِبُ أَحَدُ كُمْ أَن اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللللللّهُ اللللللللّهُ اللللللللللللللللللللللللللّهُ اللللل

وغير ذلك من التوجيهات القرآنية التي تجل عن الحصر، وتدل دلالة واضحة على ترسيخ القرآن الكريم للوسطية، وفي هذا أعظم تحصين للمجتمع من التطرف الفكري إفراطا أو تفريطا، في العقيدة، أو العبادة، أو المعاملة، أو الأخلاق. والله أعلم.

### الجانب الثالث اعتماد أهل العلم بالدين مرجعية للفتوي

لا يشك عاقل في أنه يجب سؤال أهل كل اختصاص في اختصاصهم، لأنهم أدرى الناس بمسائله وفروعه ودقائقه؛ وهذا ينطبق تماما على أهل العلم بالدين، فهم أدرى الناس به، وأحفظهم له، والرجوع إليهم عصمة من الوقوع في الخطأ، ومن اتباع أهل الباطل، وتبصير للمسلمين وتوجيه سديد لهم في كل نازلة تجد أو حادثة تحدث؛ حتى لا يقعوا فريسة لأصحاب الفكر المتطرف، فتترتب على ذلك آثار قد تعصف بأمن المجتمع كله.

ولقد أوجب القرآن الكريم الاعتماد على أهل العلم بالدين مرجعية للفتوى تحصينا للمجتمع وحماية له من الانزلاق إلى هاوية التطرف الفكري إفراطا أو تفريطا، والآيات في ذلك كثيرة، ومنها:

- قوله تعالى: ﴿ وَمَاۤ أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ إِلَّا رِجَالًا نُوْحِىۤ إِلَيْهِمْ فَسَـُكُوٓا أَهْلَ اللّهِ مِ وَمَاۤ أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ إِلَّا رِجَالًا نُوْحِىٓ إِلَيْهِمْ فَسَـُكُوٓا أَهْلَ اللّهِ كَرِ إِن كُنْتُمْ لَا تَعْلَمُونَ ﴿ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ عَلَى اللّهِ اللّهِ عَلَى اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّل
- وقول تعالى: ﴿ وَمَاۤ أَرْسَلْنَا قَبِلَكَ إِلَّا رِجَالًا نُوْحِىۤ إِلَيْهِمُّ فَسَّنُلُوۤاْ أَهْلَ اللَّهِ مَ اللَّهِ مُ اللَّهِ مُ فَسَّنُلُوٓاْ أَهْلَ اللَّهِ مَ اللَّهِ مَ اللَّهِ مَ اللَّهِ مَ اللَّهِ مَ اللَّهِ مَا اللَّهُ اللَّالِي اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّلْمُلْلِلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ الل

قال القرطبي: "لم يختلف العلماء في أن العامة عليها تقليد علمائها، وأنهم المرادون بقول الله تعالى: ﴿ فَسَّنَكُواْ أَهْلَ ٱلذِّكَرِ إِن كُنْتُمُ لَا تَعَلَمُونَ ﴿ فَاللهُ وَاللهُ اللهُ مَا يَدِيهُ عَيْره ممن يثق بِهُ فَي تحديد القبلة إذا أُشْكِلت عليه، فكذلك من لا علم له ولا بصر بمعنى ما يدين به لله تعالى لا بد له من تقليد عالمه، وكذلك لم يختلف العلماء في

أن العامة لا يجوز لها الفُتيا، لجهلها بالمعاني التي منها يجوز التحليل والتحريم"(١).

وقال السعدي: "وهذه الآية الكريمة وإن كان سببها خاصا بسؤال أهل العلم بالرسالات السابقة عن حالة الرسل المتقدمين؛ فإنها عامة في كل مسألة من مسائل الدين، أصوله وفروعه، إذا لم يكن عند الإنسان علم فيها فعليه أن يسأل أهل العلم بها، ففي الآية أمر بالتعلم وسؤال أهل العلم بالدين، ولم يؤمروا بسؤالهم إلا لأنه يجب على أهل العلم أيضا التعليم والإجابة عما علموه، وفي تخصيص السؤال بأهل الذكر وهم أهل العلم نهي عن سؤال المعروفين بالجهل وعدم العلم، ونهي لهم أن يتصدوا لذلك"(٢).

- وقوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا أَطِيعُوا ٱللّهَ وَأَطِيعُوا ٱلرَّسُولَ وَأُولِي ٱلْأَمْ مِنكُرَّ فَإِن نَنزَعْنُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى ٱللّهِ وَٱلرَّسُولِ إِن كُنتُمُ تُوَّمِنُونَ بِٱللّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ ذَلِكَ خَيْرٌ وَأَحْسَنُ تَأُولِلًا اللهِ ﴾ [النساء: ٥٩].

قال البغوي: "قوله عز وجل: ﴿ فَإِن نَنزَعُنُمْ فِي شَيْءٍ ﴾، أي: فإن اختلفتم في شيء من أمر دينكم، والتنازع: اختلاف الآراء، وأصله من النَّزْع، فكأن المتنازعان يتجاذبان ويتمانعان. ﴿ فَرُدُّوهُ إِلَى اللَّهِ وَالرَّسُولِ ﴾، أي: إلى كتاب الله تعالى وإلى رسوله على مادام حيا فيكم، وبعد وفاته إلى سنته، والرد إلى الكتاب والسنة واجب إن وجد الحكم فيهما، فإن لم يوجد فسبيله الاجتهاد من أهل العلم بالدين "(٣).

<sup>(</sup>١) الجامع لأحكام القرآن للقرطبي: ١١/ ٢٧٢، بتصرف يسير.

<sup>(</sup>٢) تيسير الكريم الرحمن للسعدي ص: ٥١٩، بتصرف يسير.

<sup>(</sup>٣) معالم التنزيل للبغوي: ١/ ٦٥٤، بتصرف يسير.

وقال ابن عطية: "والرد إلى الله تعالى: هو النظر في كتابه الكريم، والرد إلى الرسول على: هو سؤاله في حياته والنظر في سنته بعد وفاته عليه السلام، هذا قول مجاهد والأعمش وقتادة والسدي، وهو الصحيح"(١). قال القرطبي: "ومن لم ير هذا اختل إيمانه، لقوله تعالى: ﴿ إِن كُنُمُ تُؤُمِنُونَ بِاللهِ وَالْيُوْمِ الْلَاحِ } [النساء: ٥٩]"(١).

- وقول نعالى: ﴿ وَإِذَاجَآءَ هُمْ أَمْرُ مِنَ الْأَمْنِ أَوِ الْخَوْفِ أَذَاعُواْ بِهِ - وَلَوْ رَدُوهُ إِلَى الرَّسُولِ وَإِلَى الْأَمْنِ الْوَلِيَ الْمَالَةُ اللهِ مَنْهُمْ لَعَلِمَهُ اللَّذِينَ يَسْتَنَا بِطُونَهُ مِنْهُمْ وَلَوَ لَا فَضْلُ اللَّهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ وَلَا تَبَعْتُمُ الشَّيطَانَ إِلَّا قَلِيلًا ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ وَلَا تَبَعْتُمُ الشَّيطَانَ إِلَّا قَلِيلًا ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ وَلَا تَبَعْتُمُ الشَّيطَانَ إِلَّا قَلِيلًا ﴿ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللّلْمُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللللّهُ الللللللللّهُ اللللللّهُ اللللللللّهُ اللللللّهُ اللللللّهُ الللللللّهُ الللللللّهُ ال

والاستنباط: الاستخراج، يقال: استنبط الماء إذا استخرجه (٣).

قال الجصاص: "والاستنباط في الشرع نظير الاستدلال، وفي هذه الآية الكريمة دلالة على حجية القول بالقياس واجتهاد الرأي فيما يُستجدُ من أحكام الحوادث؛ وذلك لأنه تعالى أمر برد الحوادث إلى الرسول فيه؛ لأن حياته، وإلى العلماء بعد وفاته، وهذا لا محالة فيما لا نص فيه؛ لأن المنصوص عليه لا يحتاج إلى استنباط، فثبت بذلك أن من أحكام الله عز وجل ما هو منصوص عليه، ومنها ما هو مودع في النص قد كُلِّف أهل العلم الوصول إلى الاستدلال عليه واستنباطه. وقد حوت هذه الآية الكريمة عدة معان، منها: أن في أحكام الحوادث ما ليس بمنصوص عليه، ومنها: أن على العلماء استنباطه والتوصيل إلى معرفته برده إلى نظائره من أله على العلماء العلماء الستنباطة والتوصيل إلى معرفته برده إلى نظائره من

<sup>(</sup>١) المحرر الوجيز: ٢/ ٧١.

<sup>(</sup>٢) الجامع لأحكام القرآن: ٥/ ٢٦١.

<sup>(</sup>٣) معالم التنزيل للبغوي: ١/ ٦٦٧.

المنصوص عليه. ومنها: أن على العامة اتباع العلماء فيما يُستجدُ من أحكام الحوادث"(١).

وبهذا قرر القرآن الكريم وجوب الرجوع إلى أهل العلم بالدين، تحصينا للمجتمع من الوقوع في براثن أهل التطرف الفكري، لأن أمر الفتوى إذا تُركِ دون حماية وصيانة من أهل العلم بالدين المتخصصين فيه كان ذلك مؤذنا بخراب المجتمع وتفريق جمعه وشق صفه. والله أعلم.

<sup>(</sup>۱) أحكام القرآن للجصاص: ٣/ ١٨٣، وينظر: غرائب القرآن ورغائب الفرقان للنيسابوري: ٢/ ٤٥٧.



### الجانب الرابع تربية العقل وتهذيبه وتعزيز دوره

إن من أهم جوانب تحصين القرآن الكريم للمجتمع من التطرف الفكري: أنه اعتنى بتربية عقول أبناء الأمة وتهذيبها، وعزز دور العقل في حياتهم؛ لأن العقل أداة التفكير، وهو القائد الموجه للإنسان، وبه تتم القناعات، وتترسخ العقائد والأفكار والاتجاهات.

لقد اعتنى القرآن الكريم بتربية العقل وتهذيبه وتعزيز دوره حتى يعطي للإنسان قيمته التي تميزه عن الحيوان، وحتى لا يُساق أبناء الأمة كما تُساق البهائم السائمة، فتكون النتيجة انحرافا فكريا إفراطا أو تفريطا.

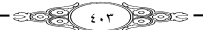
### وللقرآن الكريم منهج فريد في ذلك، ومن أهم جوانبه ما يأتي:

١- الحث على استعماله في النظر والتأمل في آيات الله ودلائل قدرته،
 وذلك في آيات كثيرة، ومنها:

قوله تعالى: ﴿ إِنَّ فِي خَلْقِ ٱلسَّكَمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱخْتِلَفِ ٱلنَّهَارِ وَٱلْفُلْكِ وَٱلْفُلْكِ اللَّهَ مِن مَآءِ فَأَخْيَا بِهِ ٱلْأَرْضَ بَعْدَ ٱلنِّي يَخْدِي فِي ٱلْبَحْرِ بِمَا يَنْفَعُ ٱلنَّاسَ وَمَآ أَنْزَلَ ٱللَّهُ مِنَ ٱلسَّكَآءِ مِن مَآءٍ فَأَخْيَا بِهِ ٱلْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا وَبَثَ فِيهَا مِن كُلِ دَآبَةٍ وَتَصْرِيفِ ٱلرِّينَجِ وَٱلسَّحَابِ ٱلْمُسَخَرِ بَيْنَ ٱلسَّكَآءِ وَٱلْأَرْضِ لَآيَتِ لِقَوْمِ يَعْقِلُونَ اللَّهِ ﴾ [البقرة: ١٦٤].

قال الزمخشري: "قوله تعالى: ﴿ لَأَيَتِ لِقَوْمِ يَعْقِلُونَ ﴿ الْبَقَرَةِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ على عظيم قدرته تعالى وباهر حكمته "(١).

<sup>(</sup>١) الكشاف: ١/ ٢١١.



وقوله تعالى: ﴿ وَفِ ٱلْأَرْضِ قِطَعٌ مُّتَجَوِرَتُ وَجَنَّتُ مِّنْ أَعْنَبِ وَزَرَّعُ وَنَحَيلٌ صِنْوَانُ وَعَيْرُ صِنْوَانِ يُسْقَى بِمَآءِ وَحِدِ وَنَفَضِّلُ بَعْضَهَا عَلَى بَعْضِ فِي ٱلْأُكُلُ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَايَنتِ لِقَوْمِ يَعْقِلُونَ ﴿ اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ الللهُ اللهُلِلْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

٢- الحث على استعماله في تكوين العقيدة الصحيحة، وذلك في آيات
 كثيرة، ومنها:

قوله تعالى: ﴿ لَوْكَانَ فِيهِمَا ءَالِهَ أَهُ اللَّهُ لَفَسَدَتَا فَسُبْحَنَ اللَّهِ رَبِّ الْعَرْشِ عَمَّا وَلِهَ أَهُ اللَّهُ لَفَسَدَتَا فَسُبْحَنَ اللَّهِ رَبِّ الْعَرْشِ عَمَّا يَصِفُونَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ رَبِّ الْعَرْشِ عَمَّا وَلِهُ أَلِهُ لَفُسَدَتًا فَسُبْحَنَ اللَّهِ رَبِّ الْعَرْشِ عَمَّا وَمِعْمُونَ اللَّهِ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهِ مَنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مَنْ مِنْ اللَّهُ مُنْ مُنْ اللَّهُ مُنْ مُنْ اللَّهُ مُنْ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ

وقول تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ضُرِبَ مَثَلُّ فَٱسْتَمِعُواْ لَهُ ۚ إِنَّ ٱلَّذِينَ الَّذِينَ مَثَلُ فَٱسْتَمِعُواْ لَهُ ۚ إِن اللَّهِ لَنَ يَعْلُقُواْ ذُكَابًا وَلُو الْجَعْتَمَعُواْ لَهُ ۚ وَإِن يَسْلُبُهُمُ ٱلذُّبَابُ شَيْئًا لَا يَسْتَنقِذُوهُ مِنْ ذُونِ ٱللَّهِ لَنَ يَعْلُقُواْ ذُكَابًا وَٱلْمَطْلُوبُ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ وَٱلْمَطْلُوبُ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ وَالْمَطْلُوبُ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

وقوله تعالى: ﴿ مَا اتَّخَذَ اللَّهُ مِن وَلَدِ وَمَا كَانَ مَعَهُ مِنْ إِلَا إِذًا لَّذَهَبَكُلُّ اللَّهِ بِمَا خَلَقَ وَلَعَلَا بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضِ شُبْحَن ٱللَّهِ عَمَّا يَصِفُون ﴿ (١) ﴾ [المؤمنون: ٩١].

٣- ذَمُّ الذين ألغوا عقولهم واتبعوا أهل الباطل، وذلك في آيات كثيرة، ومنها: قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمُ اتَّبِعُوا مَا أَنزَلَ اللَّهُ قَالُوا بَلْ نَتَّبِعُ مَا أَلْفَيَنَا عَلَيْهِ عَابَاءَنَا أَوَلَو كَانَ عَالَى: ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَمُمُ اتَّبِعُوا مَا أَنزَلَ اللَّهُ قَالُوا بَلْ نَتَبِعُ مَا أَلْفَيَنَا عَلَيْهِ عَابَاءَنَا أَوَلَو كَانَ عَالَى: ﴿ وَمَثَلُ الَّذِينَ كَفَرُوا الْقَلَو كَانَ عَابَا وَهُمُ لَا يَعْقِلُونَ اللَّهِ عَلَيْ وَيَعَلَونَ اللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَيَعْقِلُونَ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلَا اللللْمُ اللَّلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّةُ اللَّهُ الللللَّلُولُولُولُولُولُول

وقول تعالى: ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمُ ٱتَّبِعُواْ مَا أَنزَلَ ٱللَّهُ قَالُواْ بَلْ نَتَبِعُ مَا وَجَدْنَا عَلَيْهِ وَالْجَاءَنَا أَوْلُوكَ كَانَ ٱلشَّيْطَنُ يَدْعُوهُمْ إِلَىٰ عَذَابِ ٱلسَّعِيرِ ۞ ﴾ [لقمان: ٢١].

وقوله تعالى: ﴿ وَلَقَدُ ذَرَأْنَا لِجَهَنَّمَ كَثِيرًا مِنَ الْجِنِ وَالْإِنسِ لَهُمْ قُلُوبُ لَا يَفْقَهُونَ بِهَا وَلَهُمْ أَذَانُ لَا يَسْمَعُونَ بِهَا وَلَهُمْ أَذَانُ لَا يَسْمَعُونَ بِهَا وَلَهُمْ أَذَانُ لَا يَسْمَعُونَ بِهَا أَوْلَتِكَ كَالْأَنْعُلِمِ بَلْ هُمْ أَضَلُ عَلَيْ فَمُ الْغَنْفِلُونَ الله الله الأعراف: ١٧٩].

وقوله تعالى: ﴿ أَرَءَيْتَ مَنِ اتَّخَذَ إِلَاهَهُ، هَوَلَهُ أَفَأَنَتَ تَكُونُ عَلَيْهِ وَكِيلًا ﴿ اللَّهُ أَم تَحْسَبُ أَنَّ أَكْثَرُهُمْ يَسْمَعُونَ أَوْ يَعْقِلُونَ إِنْ هُمْ إِلَّا كَالْأَنْعَلَمُ بَلْ هُمْ أَصَلُ سَكِيلًا ﴿ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ المُلْمُ اللهِ المَالمُلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ المَالمُلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ المَالِمُلْمُلْمُ اللهِ المَالِمُ المَالِمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ المَالمُلْمُ المَالمُ

إلى غير ذلك من الآيات الكريمة الكثيرة الي اعتنى فيها القرآن الكريم بالاعتناء بالعقل وتعزيز دوره، تحصينا للمجتمع من أي أفكار دخيلة، تعكر صفو المجتمع، وتكدر أمنه؛ لأن أهل التطرف دائما ما يستغلون جهل الناس، وضحالة عقولهم، وقلة فهمهم؛ لينشروا ضلالهم ويبثوا سمومهم تحت ستار من الدين يتسترون به، وهم منه براء. والله أعلم.

### الجانب الخامس

### تحريم الخوض في الدين بغير علم

إن احترام التخصص مما اتفق عليه العقلاء في كل علم من العلوم، ويعد هذا إطارا منطقيا لا يختلف عليه عاقلان؛ ذلك أن أهل كل صناعة يجرمون الخوض في صناعتهم من غير أهل الاختصاص؛ لما قد يترتب على ذلك من فساد لا تحمد عقباه؛ وهكذا الأمر بالنسبة لعلوم الدين، بل إن الأمر فيها أشد خطورة؛ لعظمتها وجلالها، وأهميتها في حياة الناس.

وإن من أهم جوانب حماية المجتمع من التطرف الفكري: تحريم القرآن الكريم للخوض في الدين بغير علم؛ وفي هذا التحريم فوائد ثلاث:

الأولى: أن يوسَّد الأمرُ إلى أهله؛ لأنه إذا وُسِّد لغير أهله فسدوا وأفسدوا المجتمع.

والثانية: صيانة أبناء المجتمع من الوقوع في الخطأ، وعصمتهم من الانحراف، واتباع أهل الباطل.

والثالثة: تجريم الخوض في الدين من غير أهل الاختصاص.

ذلك أن أصحاب التيارات الفكرية المتطرفة إنما يخوضون في الدين بغير علم؛ فيلوون أعناق النصوص من القرآن والسنة، ويؤولونها حسب أهوائهم، لتخدم أغراضهم الخبيثة، من التخريب والإفساد في الأرض؛ مستغلين في ذلك جهل بعض الشباب بأمور الدين، ومتسللين إلى قلوبهم من باب حب الدين ونصرته والدفاع عنه.

ولهذا حرم القرآن الكريم الخوض في الدين بغير علم، ومن الآيات الدالة على ذلك:

- قوله تعالى: ﴿ قُلْ إِنَّمَا حَرَّمَ رَبِي ٱلْفُوَحِشَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ وَٱلْإِثْمَ وَٱلْبَغَى بِغَيْرِ ٱلْحَقِّ وَأَن تُشْرِكُواْ بِاللَّهِ مَا لَمْ يُنَزِّلْ بِهِ عَسُلُطُكْنَا وَأَن تَقُولُواْ عَلَى ٱللَّهِ مَا لَا نَعْلَمُونَ ﴿ اللَّعِرَافَ اللَّهِ مَا لَا نَعْلَمُونَ ﴿ اللَّعِرَافَ : ٣٣]. [الأعراف: ٣٣].

حيث حرم القرآن الكريم القول على الله عز وجل بغير علم، ومن القول عليه عز وجل بغير علم: تحريم الحلال، وتحليل الحرام، والابتداع في دين الله تعالى.

قال ابن القيم: "كل بدعة مضلة في الدين أساسها القول على الله بلا علم"(1).

- وقول تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا النَّاسُ كُلُواْ مِمَا فِي الْأَرْضِ حَلَالًا طَيِّبًا وَلَا تَتَبِعُواْ خُطُوَتِ الشَّيَطُنِ إِنَّهُ لَكُمْ عَدُوُّ مُبِينُ ﴿ إِنَّمَا يَأْمُرُكُمْ بِالسَّوَءِ وَالْفَحْشَاءِ وَأَن تَقُولُواْ عَلَى السَّوَءِ وَالْفَحْشَاءِ وَأَن تَقُولُواْ عَلَى السَّهِ مَا لَا نَعْلَمُونَ ﴿ الْبَقَرَةِ: ١٦٨، ١٦٩].

حيث نهى القرآن الكريم عن اتباع خطوات الشيطان؛ لأن ذلك يؤدي إلى القول على الله تعالى بغير علم.

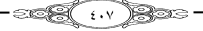
- وقوله تعالى: ﴿ وَلَا نَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمُ ۚ إِنَّ ٱلسَّمْعَ وَٱلْبَصَرَ وَٱلْفُوَّادَ كُلُّ أَ أُوْلَكِيكَ كَانَ عَنْهُ مَسْتُولًا ﴿ ﴾ [الإسراء: ٣٦].

القفو: الاتباع، يقال: قفاه يقفوه إذا اتبعه (٢). والمعنى: "لا تَتَبِع الحدْسَ والظُّنُون ثم تقول: رأيتُ ولم تر، وسمعتُ ولم تسمع، وعلمتُ ولم تعلم (٣).

نهى الله تعالى عن اتباع ما لا علم للإنسان به، وزيادة في التأكيد والتحذير وجّه النهي إلى سيد المكلفين وهو من بعده لكل مكلف من الأمة.

قال الطاهر بن عاشور: "وهذا أدب خلقي عظيم، وهو أيضا إصلاح عقلي جليل، يعلم الأمة التفرقة بين مراتب الخواطر العقلية، بحيث لا يختلط عندها المعلوم والمظنون والموهوم. ثم هو أيضا إصلاح اجتماعي جليل

<sup>(</sup>٣) غريب القرآن لابن قتيبة ص: ٢٥٤، والجامع لأحكام القرآن: ١٠/ ٢٥٧.



<sup>(</sup>١) مدارج السالكين: ١/ ٣٧٨.

<sup>(</sup>٢) التحرير والتتوير للطاهر بن عاشور: ١٠٠/١٠٠.

يجنب الأمة من الوقوع والإيقاع في الأضرار والمهالك من جراء الاستتاد إلى أدلة موهومة"(١).

حيث حرَّم الله تعالى الفتيا بغير علم، وجعلها كذبا عليه سبحانه. عن أبي نضرة قال: "قرأت هذه الآية في سورة النحل، فلم أزل أخاف الفتيا إلى يومى هذا"(٢).

وقد بين سبحانه وتعالى عقوبة الكذب عليه عز وجل في آية أخرى فقال: ﴿ وَيَوْمَ ٱلْقِينَمَةِ تَرَى ٱلَّذِينَ كَذَبُوا عَلَى ٱللَّهِ وُجُوهُهُم مُّسُودَةً أَلَيْسَ فِي جَهَنَّمَ مَثُوى لِلمُتَكَبِينَ ﴿ وَيَوْمَ ٱلْقِينَمَةِ تَرَى ٱلَّذِينَ كَذَبُوا عَلَى ٱللَّهِ وُجُوهُهُم مُّسُودَةً أَلَيْسَ فِي جَهَنَّمَ مَثُوى لِلمُتَكَبِينَ ﴿ وَيَوْمَ ٱلْفِينَ اللهِ الزمر: ٦٠].

قال ابن القيم: "كان السَّلَف رَحْمُ يكرهون التَّسرُعَ في الفَتْوَى، ويتمنى كل واحد منهم أن يكفيه إياها غيرُه؛ فإذا رأى أنها قد تعيَّنت عليه بَذَلَ اجتهادَهُ في معرفة حكمها من القرآن والسنة، أو قول الصحابة، ثم أفتى "(٣).

وفي هذا كله صيانة وتحصين للمجتمع من الوقوع في براثن التيارات الفكرية المتطرفة التي يستغل أصحابها جهل الناس بأمور الدين مع حبهم له، وعدم معرفتهم بوجوب الرجوع لأهل الاختصاص بالدين؛ فتكون نقطة الحب مع الجهل وعدم الرجوع لأهل العلم أول مرحلة من مراحل الانحراف واتباع أهل الغلو، دون التبصر لما هم عليه من الباطل. والله أعلم.

### 

<sup>(</sup>١) التحرير والتتوير للطاهر بن عاشور: ١٠١/ ١٠٠، ١٠١.

<sup>(</sup>٢) تفسير القرآن العظيم لابن أبي حاتم: ٧/ ٢٣٠٦.

<sup>(</sup>٣) إعلام الموقعين عن رب العالمين: ٢/ ٦٢. بتصرف يسير.

# الجانب السادس حرمة الأنفس والأموال والأعراض

لقد قرر القرآن الكريم في آيات كثيرة – وكذلك السنة النبوية – حرمة الدماء والأموال والأعراض، وجعل الاعتداء على أي منها كبيرة من الكبائر، وتوعد عليه بأشد العقاب.

ولا غرو فهذه الثلاثة (حرمة الأنفس، والأموال، والأعراض) مع اثنتين أخريين هما: (حرمة الدين، والعقل) تُكمل خمسا، هي الضرورات الخمس التي جاءت الشريعة الإسلامية بالمحافظة عليها، (حفظ الدين والنفس والعقل والمال والعرض).

وإن بناء الفكر الإسلامي على حرمة الأنفس والأموال والأعراض تحصين عظيم للمجتمع من التطرف الفكري في شأنها، فلا تُتهك حرمتها، ولا يُعتدى على شيء منها، وفي ذلك تثبيت لأمن المجتمع، وصيانة له من التفكك والانهيار.

وفيما يأتي إجمال لما يمكن ذكره ههنا من الآيات الكريمة في كل قسم من هذه الأقسام الثلاثة:

### أولا: حرمة الدماء:

قرر القرآن الكريم في كثير من الآيات حرمة الدماء، وتوعد من ينتهك حرمتها بالعقاب العظيم.

- يقول تعالى: ﴿ وَمَن يَقْتُلُ مُؤْمِنَا مُتَعَمِّدًا فَجَزَآؤُهُ، جَهَنَمُ خَلِدًا فِيهَا وَغَضِبَ ٱللَّهُ عَلَيْهِ وَلَعَنهُ، وَأَعَدَّ لَهُ عَذَابًا عَظِيمًا ﴿ \* النساء: ٩٣].
- ويقول تعالى: ﴿ مِنْ أَجْلِ ذَلِكَ كَتَبْنَا عَلَىٰ بَنِي ٓ إِسْرَهِيلَ أَنَّهُ, مَن قَتَلَ نَفْسَا بِغَيْرِ نَفْسِ أَوْ فَسَادٍ فِي ٱلْأَرْضِ فَكَأَنَّمَا قَتَلَ ٱلنَّاسَ جَمِيعًا وَمَنْ أَحْيَاهَا

فَكَأَنَّهَا آخَيا ٱلنَّاسَ جَعِيعاً وَلَقَدْ جَآءَتَهُمْ رُسُلُنَا بِٱلْبَيِنَتِ ثُمَّ إِنَّ كَثِيرًا مِنْهُ وَكُلَّا النَّاسَ جَعِيعاً وَلَقَدْ جَآءَتَهُمْ رُسُلُنَا بِٱلْبَيِنَتِ ثُمَّ إِنَّ كَثِيرًا مِنْهُ وَلَكَ مَنْ اللَّهُ اللِّهُ اللَّهُ الْمُعَالِمُ اللَّهُ الْمُعَالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّالَ

- ويقول تعالى: ﴿ وَلَا تَقَنُّلُواْ ٱلنَّفَسَ ٱلَّتِي حَرَّمَ ٱللَّهُ إِلَّا بِٱلْحَقِّ ذَٰلِكُمُ وَصَّنكُم بِهِ عَلَيْكُوا وَصَّنكُم بِهِ عَلَيْكُوا فَاللَّهُ وَلَا تَقَنُّكُم اللَّهُ اللَّهُ وَلَا تَقَامُ: ١٥١].
- ويقول تعالى: ﴿ وَلَا نَقْتُلُواْ ٱلنَّفْسَ ٱلَّتِي حَرَّمَ ٱللَّهُ إِلَّا بِٱلْحَقِّ وَمَن قُئِلَ مَظْلُومًا فَقَدُ جَعَلْنَا لِوَلِيّهِ مِسْلَطَنَا فَلَا يُسْرِف فِي ٱلْقَتْلِ إِنَّهُ كَانَ مَنصُورًا ﴿ آ ﴾ [الإسراء: ٣٣].

وأكد النبي على حرمة الدماء فقال: (لَنْ يَزَالَ المُؤْمِنُ فِي فُسْحَةٍ مِنْ دِينِهِ مَا لَمْ يُصِبْ دَمًا حَرَامًا)(١). وقال أيضا: (أَوَّلُ مَا يُقْضَى بَيْنَ النَّاسِ مِنْ دِينِهِ مَا لَمْ يُصِبْ دَمًا حَرَامًا)(١). وقال أيضا: (لَوْ أَنَّ أَهْلَ السَّمَاءِ وَالأَرْضِ اشْتَرَكُوا يَوْمَ الْقِيَامَةِ فِي الدِّمَاءِ)(٢). وقال أيضا: (لَوْ أَنَّ أَهْلَ السَّمَاءِ وَالأَرْضِ اشْتَرَكُوا فِي النَّارِ)(٣).

### ثانيا: حرمة الأموال:

كما قرر الله تعالى حرمة الأموال، وحرَّم الاعتداء على أموال الغير بأي وجه من أوجه الاعتداء.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري في صحيحه: كتاب الديات، ۹/ ۲، ح(٦٨٦٢)، عن ابن عمر رضي الله عنهما.

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم في صحيحه: كتاب القسامة، باب المجازاة بالدماء في الآخرة، وأنها أول ما يقضى فيه بين الناس يوم القيامة، ٣/ ١٣٠٤، ح(١٦٧٨)، عن عبد الله بن مسعود رضى الله عنه.

<sup>(</sup>٣) أخرجه الترمذي في سننه: كتاب أبواب الديات، باب الحكم في الدماء: ٤/ ١٧، ح(١٣٩٨) عن أبي هريرة رضي الله عنه. وقال: "هذا حديث غريب"، وصححه محققه.

- فحَرَّم تعالى أكل أموال الناس بالباطل بأي وجه من وجوه الباطل، سواء كان ذلك بالغش أو الاختلاس أو الغصب أو الإتلاف أو التحايل ...الخ؛ فقال تعالى: ﴿ وَلَا تَأْكُلُوا أَمُولَكُم بَيْنَكُم بِالْبَطِلِ وَتُدْلُوا بِهَا إِلَى اللهِ وَاللهِ وَتُدْلُوا بِهَا إِلَى اللهِ وَاللهِ وَتُدْلُوا بِهَا إِلَى اللهِ وَاللهِ وَلَا فَوْلَا وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهُ وَاللهُ وَلَهُ وَلَا فَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَلَهُ وَلهُ وَلَا فَاللهُ وَاللهِ وَاللهُ وَاللهِ وَ
- وحَرَّم تعالى أكل أموال اليتامى ظلما (ويقاس عليهم سائر الضعفاء)؛ فقال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَأْكُلُونَ أَمُولَ ٱلْيَتَهَىٰ ظُلْمًا إِنَّمَا يَأْكُلُونَ فِي بُطُونِهِمُ فَقال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَأْكُلُونَ أَمُولَ ٱلْيَتَهَىٰ ظُلْمًا إِنَّمَا يَأْكُونَ فِي بُطُونِهِمُ فَقال تعالى: ﴿ وَالنَّا اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ ال
- وحَرَّم الله تعالى السرقة وأمر بقطع يد السارق؛ فقال تعالى: ﴿ وَالسَّارِقُ وَالسَّارِقُ وَالسَّارِقُ وَالسَّارِقَةُ فَأَقَطَ عُوَا أَيْدِيَهُمَا جَزَآء بِمَاكَسَبَا نَكَلَا مِّنَ اللَّهِ وَاللَّهُ عَزِيزٌ مَكِيمٌ اللهُ وَالسَّارِقَةُ فَأَقَطَ عُوَا أَيْدِيَهُمَا جَزَآء بِمَاكَسَبَا نَكَلَا مِّنَ اللَّه وَاللَّهُ عَزِيزٌ مَكِيمٌ الله الله عَوَا المائدة: ٣٨].
- وحَرَّم الله تعالى قطع الطريق وإرهاب الناس وأخذ أموالهم، وشرع في ذلك حد الحرابة، فقال تعالى: ﴿ إِنَّمَا جَزَّ وَأُ اللَّذِينَ يُحَارِبُونَ اللّهَ وَرَسُولَهُ, وَيَسْعَوْنَ فِي اللَّرْضِ فَسَادًا أَن يُقَتَلُوا أَوْ يُصَلَّبُوا أَوْ تُقَطَّعَ أَيْدِيهِ مَ وَأَرْجُلُهُم مِنْ خِلَفٍ أَوْ يُسَادًا أَن يُقَتَلُوا أَوْ يُصَلَّبُوا أَوْ تُقَطَّعَ أَيْدِيهِ مَ وَأَرْجُلُهُم مِنْ خِلَفٍ أَوْ يُنفؤا مِن الْأَرْضُ ذَالِكَ لَهُمْ خِزْئٌ فِي اللَّذَيْ اللَّهُمْ فِي اللَّاخِرَةِ عَذَابٌ عَظِيمٌ اللهُمُ اللهُمُ اللهُ المائدة: ٣٣].
- وحَرَّم الله تعالى الربا؛ لأنه أكل لأموال الفقراء واستغلال لحاجتهم؛ فقال تعالى: ﴿ وَأَحَلَّ اللهُ الْبَيْعَ وَحَرَّمَ الرِّبِوْأَ فَمَن جَآءَهُ، مَوْعِظَةٌ مِّن رَبِّهِ عَأَننَهَىٰ فَلَهُ، مَا سَلَفَ وَأَمْرُهُ وَإِلَى اللّهِ وَمَنْ عَادَ فَأُولَتِهِكَ أَصْحَابُ النَّارِ هُمْ فِيها خَلِدُونَ ﴿ اللهِ وَمَنْ عَادَ فَأُولَتِهِكَ أَصْحَابُ النَّارِ هُمْ فِيها خَلِدُونَ ﴿ اللهِ اللهِ وَمَنْ عَادَ فَأُولَتِهِكَ أَصْحَابُ النَّارِ هُمْ فِيها خَلِدُونَ ﴿ اللهِ اللهِ وَمَنْ عَادَ فَأُولَتِهِكَ أَصْحَابُ النَّارِ هُمْ فِيها خَلِدُونَ ﴿ اللهِ اللهِ وَمَا لَهُ اللهِ اللهِ وَاللهِ وَاللهِ اللهِ المُحَالِمُ اللهِ المُحَالِمُ اللهِ المُحَالِمُ اللهِ المُحَالِمُ اللهِ اللهِ اللهِ المُحَالِمُ اللهِ اللهِ المُحَالِمُ اللهِ اللهِ المِنْ اللهِ المَالِمُ المَا المَالِمُ اللهِ المَالهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ المُحَالِمُ المُحَالِمُ المَالِمُ المَالمُولِ المَالمُ المَالمُ المَالمُولِ المَالمُولِ المَالمُولِ المُعْلَمُ المَالمُ المُحْلَقِ المُعْلَمُ المَالِمُ المُعْلَمُ المَالمُولِ المَالمُولِ المَالمُولِ المَالمُولِ المَالمُولِ المَالمُولِ المَالمُولِ المُعْلَمُ المَالمُولِ المَالمُولِ المَالمُولِ المَالمُولِ

إلى آخر الآيات الكريمة التي قرر الله تعالى فيها عصمة أموال المجتمع كله، وحرَّم الاعتداء عليها بأي وجه من الوجوه.

### ثالثا: حرمة الأعراض:

كما قرر الله تعالى حرمة الأعراض، حفظا لها، وحماية من اختلاط الأنساب، وما يترتب على ذلك من فساد.

- فحرَّم سبحانه قذف المحصنات المؤمنات بالزنا من غير بينة، ولعن الفاعل في الآخرة؛ فقال تعالى: الفاعل في الدنيا والآخرة وتوعده بالعذاب العظيم في الآخرة؛ فقال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلنَّيْنَ يَرْمُونَ ٱلْمُحْصَنَتِ ٱلْعَلْفِلَتِ ٱلْمُؤْمِنَاتِ لُعِنُواْ فِ ٱلدُّنِيَا وَٱلْآخِرَةِ وَلَهُمْ عَذَابُ عَظِيمٌ ﴿ إِنَّ ٱللَّذِينَ يَرْمُونَ ٱلْمُحْصَنَتِ ٱلْعَلْفِلَتِ ٱلْمُؤْمِنَاتِ لُعِنُواْ فِ ٱلدُّنِيا وَٱلْآخِرَةِ وَلَهُمْ عَذَابُ عَظِيمٌ ﴿ وَاللَّهُمْ وَالْمُهُمُ وَاللَّهُمْ وَالْمُهُمُ اللَّهُ وَيَعَلَمُونَ اللَّهُ مُواَلَّهُمُ وَالْمُهِينُ ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ وَيَعَلَمُونَ أَنَّ اللَّهُ هُو ٱلْمُعِينُ ﴿ وَاللَّهِ اللهُ وَيَعَلَمُونَ أَنَّ اللَّهُ هُو ٱلْمُعِينُ ﴿ وَ اللّهِ اللهِ وَالنّهُ مُ اللّهُ وَينَا لَهُ مُنْ اللّهُ وَينَا لَهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلِنَا اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا لَهُ اللّهُ وَلَا لَهُ اللّهُ وَلَا لَا اللّهُ وَلَا لَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلِلْلّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا لَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا لَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللل
- وشرع سبحانه حد القذف على أولئك الذين يقذفون المؤمنين والمؤمنات بغير بينة، فقال تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ يَرْمُونَ ٱلْمُحْصَنَتِ ثُمَّ لَرَّ يَأْتُواْ بِأَرْبَعَةِ شُهَلَاءً فَأَجْلِدُوهُرُ ثَمَنِينَ جَلْدَةً وَلَا نَقْبَلُواْ لَهُمْ شَهَدَةً أَبَداً وَأُولَتِهِكَ هُمُ ٱلْفَسِقُونَ اللَّ إِلَّا ٱلَّذِينَ تَابُواْ مِن بَعْدِ ذَلِكَ وَأَصْلَحُواْ فَإِنَّ ٱللَّهَ عَفُورٌ رَّحِيدُ اللَّهِ [النور: ٤، ٥].
- وحذَّر الله تعالى الذين يشيعون الفاحشة في المجتمع الإسلامي تحذيرا شديدا، وتوعدهم بالعذاب الأليم في الدنيا والآخرة، فقال تعالى: ﴿ إِنَ النَّيِنَ يُحِبُّونَ أَن تَشِيعَ ٱلْفَحِشَةُ فِي ٱلَّذِينَ عَالَمُ مَذَابٌ أَلِيمٌ فِي ٱلدُّنيَا وَٱلْآخِرَةِ وَٱللهُ يَعْلَمُ وَأَنتُمُ لَا تَعْلَمُونَ اللهُ إِللهِ [النور: ١٩].

إلى آخر الآيات الكريمة التي قرر الله تعالى فيها حفظ الأنفس والأموال والأعراض، حتى يحفظ على المجتمع الإسلامي أمنه واستقراره، وحتى يحصنه من التيارات الفكرية المتطرفة، التي تستحل دماء الأبرياء وأموالهم وأعراضهم. والله أعلم.

# الجانب السابع وجوب لزوم الجماعة

لا يختلف عاقلان أن الجماعة أمن وأمان، وأن الفرقة خيبة وخذلان، ولا يمكن لمجتمع أن ينعم بالأمن والاستقرار إلا إذا توحدت قواه، وكان على قلب رجل واحد.

ولهذا جاءت نصوص القرآن الكريم – وكذلك السنة النبوية – مؤكدة على وجوب لزوم الجماعة، ومحذرة أشد التحذير من الفُرْقة، وفي هذا تحصين عظيم للمجتمع من تيارات الانحراف والتطرف، التي لا هَمَّ لها إلا زعزعة الأمن ونسف الاستقرار؛ تنفيذا لمخططات خبيثة.

- يأمر الله تعالى المؤمنين بالاتحاد ولزوم الجماعة؛ فيقول تعالى: ﴿ وَأَعْتَصِمُواْ بِحَبْلِ اللَّهِ جَمِيعًا وَلَا تَفَرَّقُواً ﴾ [آل عمران: ١٠٣].

عن ابن مسعود على قال: الجماعة (١). وعن ابن عباس رضي الله عنهما أنه قال لسماك الحنفي: يا حنفي، الجماعة الجماعة!! فإنما هلكت الأمم الخالية لتفرقها، أما سمعت الله عز وجل يقول: ﴿ وَاعْتَصِمُوا بِحَبْلِ اللهِ جَمِيعًا وَلَا تَفَرَقُوا ﴾ [آل عمران: ١٠٣](١).

وعن قتادة قال: "إنّ الله عز وجل قد كره لكم الفُرْقة، وقدَّم إليكم فيها، وحذّركموها، ونهاكم عنها، ورضي لكم السمع والطاعة والألفة والجماعة، فارضوا لأنفسكم ما رضى الله لكم إن استطعتم، ولا قوّة إلا بالله"(٣).

ECS (11) BOS

<sup>(</sup>١) الجامع لأحكام القرآن للقرطبي: ٤/ ١٥٩.

<sup>(</sup>٢) الجامع لأحكام القرآن للقرطبي: ٤/ ١٦٤.

<sup>(</sup>٣) جامع البيان: ٧/ ٧٤..

- ويؤكد الله تعالى على المحافظة على الروابط القوية بين المؤمنين، من المودة والمحبة والنصرة؛ فيقول تعالى: ﴿ وَٱلْمُؤْمِنُونَ وَٱلْمُؤْمِنَاتُ بَعْضُهُمْ آَوْلِيآاً وَالمَخِنَّ ﴾ [التوبة: ٧١].

أي: قلوبهم متحدة في التواد والتحاب والتعاطف، والتراحم، والتعاضد، والتناصر (١).

- ويؤكد الله تعالى على قوة الأخوة الإيمانية بين المؤمنين، ويأمر بالمحافظة عليها؛ فيقول تعالى: ﴿ إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ إِخُوةٌ فَأَصْلِحُواْ بَيْنَ أَخَوَيَّكُمُّ وَاتَّقُوا ٱللَّهَ لَعَلَّكُمُّ تُرْحَمُونَ ﴿ إِلَّهَا اللَّهَ لَعَلَّكُمُّ تُرْحَمُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ لَعَلَّكُمُّ تُرْحَمُونَ ﴿ ﴾ [الحجرات: ١٠].

أي: إخوة في الدين والولاية والحرمة لا في النسب، ولهذا قيل: أخوة الدين أثبت من أخوة النسب، فإن أخوة النسب تتقطع بمخالفة الدين، وأخوة الدين لا تتقطع بمخالفة النسب<sup>(۲)</sup>.

- ويأمر الله تعالى بإصلاح ذات البين بين المؤمنين، حتى لا تتسبب في النظام والفُرْقة؛ فيقول تعالى: ﴿ فَٱتَّقُواْ ٱللَّهَ وَأَصَّلِحُواْ ذَاتَ بَيْنِكُمْ ﴾ [الأنفال: ١].

أي: فاتقوا الله تعالى في الاختلاف والتخاصم، وكونوا متحدين متأخين في الله، وتأسوا وتساعدوا فيما رزقكم الله وتفضل به عليكم (٣).

<sup>(</sup>۱) الجامع لأحكام القرآن للقرطبي: ٨/ ٢٠٣، ومدارك التنزيل: ١/ ٦٩٣، وتفسير ابن كثير: ٤/ ١٥٣.

<sup>(</sup>٢) معالم التنزيل للبغوي: ٤/ ٢٥٩، والجامع لأحكام القرآن للقرطبي: ١٦/ ٣٢٢، ٣٢٣.

<sup>(</sup>٣) الكشاف للزمخشري: ٢/ ١٩٥.

- ويوجه الله تعالى المؤمنين إلى لَمِّ الشمل ورأب الصدع إن حدث بينهم شقاق ووصل إلى الاقتتال؛ فيقول تعالى: ﴿ وَإِن طَآبِهَنَانِ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ أَمُّلُواْ فَأَصَّلِحُواْ بَيْنَهُمُا ﴾ [الحجرات: ٩].

قال السعدي: وهذا متضمن لنهي المؤمنين عن أن يبغي بعضهم على بعض، ويقاتل بعضهم بعضًا، وأنه إذا اقتتلت طائفتان من المؤمنين فإن على غيرهم من المؤمنين أن يتلافوا هذا الشر الكبير بالإصلاح بينهم، والتوسط بذلك على أكمل وجه يقع به الصلح، ويسلكوا الطريق الموصلة إلى ذلك أ.

- ويأمر الله تعالى المؤمنين أن يتحدوا ولا يتبعوا سبل الضلال حتى لا يتفرقوا ويتشرذموا؛ فيقول تعالى: ﴿ وَأَنَّ هَذَا صِرَطِى مُسْتَقِيمًا فَٱتَبِعُوهُ وَلَا يَتَعِوُا السُّبُلَ فَنَفَرَقَ بِكُمْ عَن سَبِيلِهِ أَذَلِكُمْ وَصَّنَكُم بِهِ لَعَلَّكُمْ تَنَقُونَ ﴿ آَنَ اللهُ اللهُ

قال القرطبي: "وهذه السبل تعم اليهودية والنصرانية والمجوسية وسائر أهل الملل وأهل البدع والضلالات من أهل الأهواء والشذوذ، وغير ذلك من أهل الجدل، هذه كلها عرضة للزلل، ومظنة لسوء المعتقد، قال ابن عطية. قلت: وهو الصحيح"(٢).

- ويحذر الله تعالى الأمة من مصير السابقين الذين تفرقوا واختلفوا من بعد ما جاءهم الحق فتوعدهم بالعذاب العظيم، فيقول: ﴿ وَلَاتَكُونُوا كَالَّذِينَ

<sup>(</sup>١) تيسير الكريم الرحمن للسعدي: ص: ٨٠٠.

<sup>(</sup>٢) الجامع لأحكام القرآن للقرطبي: ٤/ ١٦٤، وينظر المحرر الوجيز لابن عطية: ٢/ ٣٦٤.

- تَفَرَقُوا وَأَخْتَلَفُواْ مِنْ بَعْدِ مَا جَآءَهُمُ ٱلْبَيِّنَتُ وَأُوْلَتِكَ لَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴿ آلَ ﴾ [آل عمران: ١٠٥].
- ويأمر الله المؤمنين بطاعته وطاعة رسوله هن، وينهاهم عن التنازع والتفرق، حتى لا يصيبهم الفشل وتضيع قوتهم؛ فيقول تعالى: ﴿ وَأَطِيعُوا اللّهَ وَرَسُولَهُ وَلَا تَنَزَعُواْ فَنَفْشَلُواْ وَتَذْهَبَ رِيحُكُم وَ وَاصْرِرُوا اللّهَ مَعَ ٱلصَّدِرِينَ (اللهُ مَعَ ٱلصَّدِرِينَ (اللهُ اللهُ اللهُ مَعَ ٱلصَّدِرِينَ (اللهُ اللهُ الله

إلى غير ذلك من الآيات الكريمة التي تأمر بلزوم الجماعة وتذم الفُرْقة، وما يؤدي إليها، وتدعو لإصلاح ذات البين بين المؤمنين، ورأب الصدع ولَمِّ الشمل، وفي هذا تحصين عظيم للمجتمع من أن تتسرب الأفكار المتطرفة إلى أبنائه، فتزعزع أمنه وتقض استقراره. والله أعلم.

# الجانب الثامن وجوب طاعة أولى الأمر

إن من أهم جوانب منهج القرآن الكريم في تحصين المجتمع من النظرف الفكري: تأكيده على وجوب طاعة أولي الأمر، لأن في طاعتهم محافظة على وحدة الأمة وقوتها، وسبب رئيس في استقرارها وتقدمها، وفي معصية أولي الأمر نشر للفوضى، وتفريق للأمة، وإذهاب لقوتها.

يقول الله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوۤا أَطِيعُوا اللهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَأُولِ الْأَمْرِ مِنكُوۡ فَإِن نَنزَعُنُمُ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللّهِ وَالرَّسُولِ إِن كُننُمُ تُوَّمِنُونَ بِاللّهِ وَالْيُوْمِ الْآخِرِ ذَالِكَ خَيْرُ وَأَكُن مَنْ تَأْوِيلًا ﴿ اللّهِ وَالْمُولِ إِن كُننُمُ تُومُونَ بِاللّهِ وَالْيُوْمِ الْآخِرِ ذَالِكَ خَيْرُ وَالْمَاءِ: ٥٩].

وفيه يأمر الله تعالى أمرا صريحا بطاعته عز وجل وطاعة رسوله على وطاعة أولى الأمر.

قال الطبري: "وأولى الأقوال في ذلك بالصواب، قول من قال: (أولي الأمر) هم الأمراء والولاة؛ لصحة الأخبار عن رسول الله على بالأمر بطاعة الأئمة والولاة فيما كان لله تعالى طاعةً، وللمسلمين مصلحة "(۱).

وقد أكد النبي ﷺ ذلك في أحاديث كثيرة، منها: قوله ﷺ: (اسْمَعُوا وَأَنِ اسْتُعْمِلَ عَلَيْكُمْ عَبْدٌ حَبَشِيٍّ، كَأَنَّ رَأْسَهُ زَبِيبَةٌ) (٣)، وقوله ﷺ:

<sup>(</sup>١) جامع البيان: ٨/ ٥٠٢.

<sup>(</sup>٢) فتح القدير للشوكاني: ١/ ٥٥٦.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في صحيحه: كتاب الأحكام، باب السمع والطاعة للإمام ما لم تكن معصية، ٩/ ٦٢، ح(٧١٤٢)، عن أنس عصية، ٩/ ٦٢، ح

(مَنْ أَطَاعَنِي فَقَدْ أَطَاعَ اللهَ، وَمَنْ عَصَانِي فَقَدْ عَصَى اللهَ، وَمَنْ أَطَاعَ أَمِيرِي فَقَدْ عَصَانِي) (١).

\*\* وقد قيد الله تعالى طاعة ولى الأمر بأن تكون في طاعة الله:

وفي ذلك قوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّيِّ لِذَا جَآءَكَ ٱلْمُؤْمِنَتُ يُبَايِعَنَكَ عَلَىٓ أَن لَا يُشْرِكُ فِاللَّهِ شَيْتًا وَلَا يَشْرِقْنَ وَلَا يَزْنِينَ وَلَا يَقْنُلُنَ أَوْلَكَ هُنَّ وَلَا يَأْتِينَ بِبُهْ تَنِ يَفْتَرِينَهُ بَيْنَ يُشْرِكُ فَي اللَّهَ عَلَىٰ أَلْكَ هُنَّ وَلَا يَأْتِينَ بِبُهُ مَتَنِ يَفْتَرِينَهُ بَيْنَ اللَّهُ عَفُورٌ اللَّهُ عَفُورٌ وَلَا يَعْمِينَكَ فِي مَعْرُوفِ فَبَايِعْهُنَّ وَٱسْتَغْفِرُ لَكُنَّ ٱللَّهَ إِنَّ ٱللَّهُ عَفُورٌ لَيْحِيمٌ اللَّهُ إِلَىٰ اللَّهُ عَفُورٌ لَيْحِيمٌ اللَّهَ إِلَى اللَّهُ عَفُورٌ الممتحنة: ١٢].

قال الكيا الهراسي: "هذا عموم في جميع طاعات الله عز وجل، وقد علم الله عز وجل أن النبي للا يأمر إلا بالمعروف، إلا أنه شرط في النهي عن عصيانه إذا أمرهن بالمعروف لئلا يترخص أحد في طاعة السلاطين إذا لم تكن طاعة لله تعالى، إذ شرط في طاعة خير العالمين أن يأمر بالمعروف"(٢).

ولهذا قال النبي عليه الصلاة والسلام: (لَا طَاعَةَ فِي مَعْصِيةِ اللهِ، إنَّمَا الطَّاعَةُ فِي الْمَعْرُوفِ)<sup>(٣)</sup>.

\*\* وقد بيَّن النبي ﷺ أنه لا يجوز الخروج على ولي الأمر ما لم يظهر منه كفر بواح عليه من الله تعالى برهان.

عن عبادة بن الصامت على قال: (دَعَانَا رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَبَايَعْنَاهُ، فَكَانَ فِيمَا أَخَذَ عَلَيْنَا: أَنْ بَايَعَنَا عَلَى السَّمْعِ وَالطَّاعَةِ فِي

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري في صحيحه: كتاب الأحكام، باب قول الله تعالى: ﴿ أَطِيعُـوا اللهَ وَ اللهِ تعالى: ﴿ أَطِيعُـوا اللهَ وَ أَطِيعُـوا اللهَ وَ أَطِيعُـوا الرَّسُـولَ وَأُولِي الأَمْـرِ مِـنْكُمْ ﴾ [النساء: ٥٩]، ٩/ ٦١، ح(٧١٣٧)، عن أبي هريرة ﴿ قَيْ.

<sup>(</sup>٢) أحكام القرآن للكيا الهراسي: ٤/٠/٤.

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم في صحيحه: كتاب الإمارة، باب وجوب طاعة الأمراء في غير معصية، وتحريمها في المعصية، ٣/ ١٤٦٩، ح(١٨٤٠)، عن علي .

مَنْشَطِنَا وَمَكْرَهِنَا، وَعُسْرِنَا وَيُسْرِنَا، وَأَثَرَةٍ عَلَيْنَا، وَأَنْ لَا نُنَازِعَ الْأَمْرَ أَهْلَهُ، قَالَ: إِلَّا أَنْ تَرَوْا كُفْرًا بَوَاحًا عِنْدَكُمْ مِنَ اللهِ فِيهِ بُرْهَانٌ)(١).

قال الإمام أحمد بن حنبل: "من خرج على إمام من أئمة المسلمين وقد كانوا اجتمعوا وأقرُوا له بالخلافة بأي وجه كان، بالرضا أو بالغلبة، فقد شَقَ عصا المسلمين، وخالف الآثار عن النبي هي، فإن مات هذا الخارجُ على ذلك مات مِيتةً جاهلية، ولا يَحِلُّ قِتالُ السلطان، ولا يَحِلُّ الخروجُ عليه لأحد من الناس، فمن فعل ذلك فهو مُبتَدِعٌ، وهو على غير السُنَة والطريق"(٢).

وتفصيل هذه المسألة في كتب السنة وشروحها وكتب عقيدة أهل السنة والجماعة. والله أعلم.



<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري في صحيحه: كتاب الفتن، باب قول النبي ﷺ: «سترون بعدي أمورا تتكرونها»، ۹/ ٤٦، ح(٧٠٥٥)، ومسلم في صحيحه: كتاب الإمارة، باب وجوب طاعة الأمراء في غير معصية، وتحريمها في المعصية، ٣/ ١٤٧٠، ح(١٧٠٩). (٢) أصول السنة للإمام أحمد بن حنبل: ص: ٥٥- ٧٧، بتصرف يسير.

# الجانب التاسع تحريم نشر الشائعات

الشائعات: جمع شائعة، وهي: خبر مكذوب، أو غير موثوق فيه، أو غير مؤكّد، ينتشر بين النّاس<sup>(۱)</sup>.

وما أكثر الشائعات المكذوبة، لا سيما في عصرنا، والتي تهدف إلى زعزعة الأمن الفكري والاستقرار الداخلي للمجتمع، والتي لا ينشرها أو يساعد في نشرها إلا المنحرفون فكريا، لأهواء دفينة، وأغراض خبيثة.

ولقد حرم القرآن الكريم الاستماع إلى الشائعات أو نشرها، تحصينا للمجتمع وحماية له، لما في نشرها من آثار وخيمة على أمن المجتمع واستقراره؛ ولأن آثارها السيئة تتعدى الفرد إلى المجتمع بأسره، وقد يصل الأمر بها إلى هدم بنيان المجتمع كله.

ولمنهج القرآن الكريم في تحصين المجتمع من خطر الشائعات أركان ثلاثة:

الركن الأول: الأمر بالتثبت من الأخبار قبل إعلانها والتحدث بها: وفي ذلك يقول الله تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوۤا إِن جَاءَكُو فَاسِقُ بِنَبَإٍ فَتَبَيّنُواْ وَفي ذلك يقول الله تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوۤا إِن جَاءَكُو فَاسِقُ بِنَبَإٍ فَتَبَيّنُواْ أَن تُصِيبُواْ قَوْمًا بِجَهَدَلَةِ فَنُصْبِحُواْ عَلَى مَا فَعَلَتُمْ نَدِمِينَ ﴿ ﴾ [الحجرات: ٦].

<sup>(</sup>١) معجم اللغة العربية المعاصرة، د/ أحمد مختار: ٢/ ١٢٥٧، مادة (شيع).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد في مسنده: ٣٠/ ٤٠٤، ٥٠٥. ح(١٨٤٥٩). وذكره السيوطي في الدر المنثور في التفسير بالمأثور: ٧/ ٥٥٥، وقال: "بسنَد جيد".

قال الطاهر بن عاشور: "ولو كان الوليد بن عقبة في فاسقا لما ترك النبي في تعنيفه واستتابته.... واعلم أن جمهور أهل السنة على اعتبار أصحاب النبي في عدولا، وأن كل من رأى النبي في وآمن به فهو من أصحابه"(٣).

ولأن العبرة بعموم اللفظ لا بخصوص السبب، فإن لفظ هذه الآية عام وإن كان سببها خاصا، وفيها تأسيس لمبدأ عظيم في تحصين المجتمع من التطرف الفكري، وهو: وجوب التثبت والتحقق من صحة الأخبار قبل قبولها والتحدث بها، لئلا يلحق الناس بسبب ذلك أضرارا مادية أو معنوية، وحينها يحدث ما لا تحمد عقباه، ولا ينفع الندم أو الاعتذار.

والركن الثاني: الرجوع إلى النبي على في حياته، وإلى أهل العلم بعد وفاته على:

وفي ذلك يقول الله تعالى: ﴿ وَإِذَاجَاءَهُمْ أَمْرُّ مِنَ ٱلْأَمْنِ أَوِ ٱلْخَوْفِ أَذَاعُواْ بِهِ ۗ وَلِذَاجَاءَهُمْ أَمْرُّ مِنَ ٱلْأَمْنِ أَوِ ٱلْخَوْفِ أَذَاعُواْ بِهِ ۗ وَلَوْ لَا بِهِ وَلَوْ رَدُّوهُ إِلَى ٱلرَّسُولِ وَإِلَىٓ أَوْلِى ٱلْأَمْرِ مِنْهُمْ لَعَلِمَهُ ٱلَّذِينَ يَسْتَنْبِطُونَهُ مِنْهُمُّ وَلَوْ لَا فَضُلُ ٱللّهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ لَا تَبَعْتُهُ ٱلشَّيْطَانَ إِلَّا قِلِيلًا ﴿ اللّهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ لَا تَبَعْتُهُ ٱلشَّيْطَانَ إِلَّا قِلِيلًا ﴿ اللّهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ لَا تَبَعْتُهُ ٱلشَّيْطَانَ إِلَّا قِلْيلًا ﴿ اللّهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ لَا تَبَعْتُهُ الشَّيْطَانَ إِلَّا قِلْيلًا اللّهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ لَا تَالِيلًا عَلَيْكُمْ اللّهُ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ لَا اللّهُ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ اللّهُ عَلَيْكُمُ وَرَحْمَتُهُ لَا اللّهُ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ لَا اللّهُ عَلَيْكُمْ وَلَا لَهُ اللّهُ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ اللّهُ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ وَاللّهُ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ اللّهُ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ لَا اللّهُ عَلَيْكُمُ وَاللّهُ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ اللّهُ عَلَيْكُمْ وَاللّهُ عَلَيْكُمْ وَلَا لَا لَهُ عَلَيْكُمُ وَلَا لَهُ اللّهُ عَلَيْكُمْ وَلَوْلَهُ اللّهُ عَلَيْكُمُ وَلَا لَا لَهُ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ وَلَا اللّهُ عَلَيْكُمْ وَلَا لَا لَيْكُولُوا اللّهُ عَلَيْكُمْ وَلَا اللّهُ عَلَيْكُمُ وَلَا لَا لَعْلَالِهُ عَلَيْكُمْ وَلَا عَلَيْكُمْ وَلَا عَلَيْكُولُوا اللّهُ عَلَيْكُمْ وَاللّهُ عَلَيْكُولُوا لَا لَا عَلَيْكُولُوا اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُمْ وَاللّهُ اللّهُ عَلَيْكُولُوا اللّهُ عَلَيْكُمْ وَلَا عَلَيْكُمْ وَاللّهُ عَلَيْكُولُوا لَا لَهُ اللّهُ اللّهُ عَلَالِهُ اللّهُ عَلَيْكُمْ وَاللّهُ اللّهُ ال

<sup>(</sup>۱) الكشاف: ٤/ ٣٦١، وغريب القرآن للسجستاني: ص: ٣٥٧، والمفردات في غريب القرآن: ص ٦٣٦.

<sup>(</sup>٢) التحرير والتتوير: ٢٦/ ٢٢٩. باختصار.

<sup>(</sup>٣) التحرير والتنوير: ٢٦/ ٢٦٩.

روي أن هذه الآية الكريمة نزلت في شأن المنافقين، وقيل: في شأن قوم من ضعفاء المسلمين، كانوا إذا بلغهم خبر عن السرايا والجيوش أو غير ذلك أذاعوا به، أي تكلموا به وشهروه قبل أن يعلموا صحته، وكان في إذاعتهم له مفسدة على المسلمين، مع ما في ذلك من العجلة وقلة التثبت، فأنكر الله تعالى ذلك عليهم، وبين أنهم لو تركوا الكلام بذلك الأمر الذي بلغهم، وردوه إلى رسول الله على لأعلمهم بالصواب ووجههم إلى الخير، وإلى أولي الأمر وهم كبراء الصحابة، وأهل العلم منهم، لاستخرجوا تدبيره بفطنهم وتجاربهم ومعرفتهم بأمور الحرب ومكايدها (۱).

ولأن العبرة بعموم اللفظ لا بخصوص السبب، فإن لفظ الآية عام يشمل هذا السبب وغيره، وبناء عليه: فقد تضمنت الآية الكريمة توجيه المؤمنين إلى التصرف الصواب في قبول الأخبار وإذاعتها، ويتمثل في وجوب الرجوع إلى النبي في حياته، وإلى أهل العلم بسنته في بعد وفاته، قبل قبول الأخبار أو إذاعتها؛ لئلا يترتب على التسرع في نشر الأخبار مفاسد تضر بأمن المجتمع واستقراره.

والركن الثالث: الترهيب من نشر الشائعات، والوعيد على ذلك بالعذاب الأليم في الدنيا والآخرة:

وفي ذلك يقول الله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يُحِبُّونَ أَن تَشِيعَ ٱلْفَحِشَةُ فِي ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَمُثَمَّ عَذَابٌ أَلِيمٌ فِي ٱللَّذَيَّا وَٱلْآخِرَةِ وَاللَّهُ يَعْلَمُ وَأَنتُمْ لَا تَعْلَمُونَ ﴿ اللَّهِ لَا اللَّهُ اللَّ

نزلت هذه الآية الكريمة في شأن المنافقين الذين أحبوا أن يشيع حديث الإفك، ثم هي عامة في غيرهم ممن اتصف بصفتهم (٢). والفاحشة هنا: هي فاحشة الزنا، أو كل قول سيئ (٦).

<sup>(</sup>١) التسهيل لعلوم التنزيل لابن جزي: ١/ ٢٠١، ومدارك التنزيل للنسفي: ١/ ٣٧٩.

<sup>(</sup>٢) الجامع لأحكام القرآن للقرطبي: ١٢/ ٢٠٦، والتسهيل لعلوم التنزيل (٢/ ٦٤)، والبحر المحيط: ٨/ ٢٣.

<sup>(</sup>٣) فتح القدير للشوكاني: ٤/ ١٧.

لما حذر الله تعالى المؤمنين في الآيات السابقة من العود إلى مثل ما خاضوا به من الإفك أعقب ذلك بالوعيد على ما عسى أن يصدر في المستقبل من محبة شيوع الفاحشة في المؤمنين، واسم الموصول (الذين) يعم كل من يتصف بمضمون هذه الصلة. وجعل الله تعالى الوعيد على مجرد محبة شيوع الفاحشة في المؤمنين تنبيها على أن مجرد محبة ذلك تستحق العقوبة؛ لأن تلك المحبة تدل على خبث النية نحو المؤمنين، فلا يلبث صاحبها إلا يسيرا حتى يصدر عنه ما هو محب له أو حتى يُستر بصدور ذلك من غيره، فالمحبة هنا كناية عن التهيؤ لإبراز ما يحب وقوعه"(۱).

قال الجصاص: "أبان الله تعالى بهذه الآية الكريمة وجوب حسن الاعتقاد في المؤمنين، ومحبة الخير والصلاح لهم، فأخبر فيها بوعيد من أحب إظهار الفاحشة والقذف والقول القبيح للمؤمنين، وجعل ذلك من الكبائر التي يستحق عليها العقاب، وذلك يدل على وجوب سلامة القلب للمؤمنين كوجوب كف الجوارح والقول عما يضر بهم؛ قال على: (المُسْلِمُ مَنْ سَلِمَ المُسْلِمُونَ مِنْ لِسَانِهِ وَيَدِهِ، وَالمُهَاجِرُ مَنْ هَجَرَ مَا نَهَى اللَّهُ عَنْهُ)(۱)" (۱).

ولعظم هذا الذنب وخطورته على الفرد والمجتمع كله هدّد الله تعالى فاعليه وتوعدهم بعذاب الدنيا، وهو الحد - إن كان فعلهم قذفا بالزنا-، والعذاب الأليم في الآخرة(٤).

قال السعدي: "﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يُحِبُّونَ أَن تَشِيعَ ٱلْفَحِشَةُ فِي ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ﴾ أي: يحبون أن تشتهر الفاحشة في الذين آمنوا، وهي الأمور الشنيعة

<sup>(</sup>١) التحرير والتنوير للطاهر بن عاشور: ١٨٤ / ١٨٤، باختصار.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في صحيحه: كتاب الإيمان، باب المسلم من سلم المسلمون من لسانه ويده، ١/ ١١، ح(١٠) عن ابن عمر رضي الله عنهما.

<sup>(</sup>٣) أحكام القرآن للجصاص: ٣/ ٣٩٩.

<sup>(</sup>٤) تفسير ابن كثير: ٦/ ٢٧، ٢٨، وفتح القدير للشوكاني: ٤/ ١٧.

المستقبحة المستعظمة، ﴿ لَهُمْ عَذَابُ أَلِيمٌ فِي الدُّنيَا وَالْأَخِرَةَ ﴾ أي: لهم عذاب موجع للقلب والبدن، وذلك لغشهم لإخوانهم المسلمين، ومحبتهم الشر لهم، وجراءتهم على أعراضهم، فإذا كان هذا الوعيد لمجرد محبة أن تشيع الفاحشة في المؤمنين، واستحلاء ذلك بالقلب، فكيف بما هو أعظم من ذلك وهو إظهاره، ونقله؟! وسواء كانت الفاحشة، صادرة أو غير صادرة. وكل هذا من رحمة الله بعباده المؤمنين، وصيانة أعراضهم، كما صان دماءهم وأموالهم، وأمرهم بما يقتضي المصافاة، وأن يحب أحدهم لأخيه ما يحب لنفسه، ويكره له ما يكره لنفسه. ﴿ وَاللّهُ يَعْلَمُ وَأَنتُمْ لَا تَعْلَمُونَ اللّه فلذلك علمكم، وبين لكم ما تجهلونه "(١).

وبهذا المنهج القرآني العظيم فيما يتصل بالشائعات، والمتمثل إجمالا في جوانب ثلاثة:

- ١- التثبت من الأخبار قبل قبولها أو إعلانها والتحدث بها.
  - ٢- الرجوع إلى أهل العلم لمعرفة الحق والصواب.
- ٣- العلم بالوعيد الشديد في الدنيا والآخرة لمن تسول لهم أنفسهم نشر
   الشائعات.

بهذا المنهج العظيم يحفظ على المجتمع أمنه واستقراره، ويحصن ضد أي تيارات فكرية متطرفة تريد زعزعة أمنه وشق صفه، ونشر الفوضى فيه. والله أعلم.

<sup>(</sup>١) تيسير الكريم الرحمن للسعدي: ص: ٥٦٤.

# الجانب العاشر ترسيخ الأخلاق الحسنة

إن الأخلاق الحسنة ضرورة اجتماعية لا يمكن لأي مجتمع أن يستغني عنها؛ ولا يمكن لمجتمع أن يحيا أبناؤه سعداء ما لم تكن بينهم روابط متينة من الأخلاق الحسنة، التي أقلها أصول الأخلاق، من الصدق والثقة والأمانة، والصبر والعدل ... الخ.

وإن الأخلاق الحسنة هي الخيط الرابط الذي يصنع الانسجام الفكري بين الإنسان وأخيه الإنسان، فإذا انقطع هذا الخيط الرابط وقُقدت الأخلاق كان مجتمعا ماديا بحتا، ميتا لا روح فيه ولا حياة، وتفكك، وتصارع أبناؤه على أهوائهم، وتطرفت آراؤهم إفراطا وتفريطا، وانحرفوا عن جادة الطريق، وكان مآل المجتمع إلى الانهيار والدمار.

ولهذا فإن الأخلاق تمثل في الإسلام ركنا عظيما من أركان الدين (العقيدة، والعبادة، والأخلاق)، وهي بمثابة الأثر العملي والواقع السلوكي للعقيدة السليمة والعبادة الصحيحة؛ ذلك أن العقيدة والعبادة كلاهما دون أخلاق كالشجرة التي لا ظل لها ولا ثمر، كما أن الأخلاق بغيرهما كظل الغيم، لا ثبات له ولا استقرار.

إن الأخلاق الحسنة روح الإسلام، وهي هكذا بالنسبة للفرد والمجتمع، بمثابة الروح والحياة؛ لأنها القيمة الكبرى والمظهر الأعظم لإنسانية الإنسان.

ولقد اهتم القرآن الكريم بالأخلاق اهتماما عظيما، ونالت فيه قسطا وافرا، وتتوعت أساليبه في إرسائها وترسيخها، والحث عليها؛ ليبني بذلك مجتمعًا نظيفا محصنًا؛ مستقيما على الجادة، خاليا من التطرف الفكري، إفراطا وغلوا، أو تفريطا وانفلاتا، محفوظا من التردي والانحطاط؛ لأن الأخلاق إذا تمكنت من قلب صاحبها حالت دون اعوجاجه، وكانت

كالحصن الذي يرسم له وسطيته في الفكر والسلوك، ويحفظ عليه أمنه واستقراره.

\*\* ومن شواهد عناية القرآن الكريم بترسيخ أخلاق الإسلام وقيمه ما يأتي:

١- تقديم التزكية التي هي الأخلاق على تعليم الكتاب والسنة؛ ليكون ذلك
 أعظم دليل على أهمية الأخلاق في بناء المجتمع الإسلامي.

قال تعالى: ﴿ كُمَا أَرْسَلْنَا فِيكُمْ رَسُولًا مِّنكُمْ مِيَتَلُواْ عَلَيْكُمْ ءَايَكِنَا وَيُكُمْ مَالَمْ تَكُونُواْ تَعَلَّمُكُمْ مَالَمْ تَكُونُواْ تَعَلَّمُونَ ﴿ اللَّهِ وَيُعَلِّمُكُمْ مَا لَمْ تَكُونُواْ تَعَلَّمُونَ ﴾ [البقرة: ١٥١].

ولهذا صح عن النبي عَنِي قوله: (إِنَّمَا بُعِثْتُ لِأُتُمِّمَ صَالِحَ الْأَخْلَاقِ)(١)، وقوله: (أَكْمَلُ الْمُؤْمِنِينَ إِيمَانًا أَحْسَنُهُمْ خُلُقًا)(٢)، وقوله: (إِنَّ خِيَارَكُمْ أَحَاسِنُكُمْ أَخَاسِنُكُمْ أَخَلَقًا)(٢).

٢ - جَعْلُ الإِيمان بكل أركانه بِرًا؛ وقد صح عن النبي ﷺ قوله: (الْبِرُ حُسْنُ الْخُلُق)(٤).

قال تعالى: ﴿ ﴿ لَيْسَ ٱلْبِرَّ أَن تُوَلُّوا وُجُوهَكُمْ قِبَلَ ٱلْمَشْرِقِ وَٱلْمَغْرِبِ وَلَكِنَ ٱلْبِرَّ مَنْ ءَامَنَ بِٱللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ وَٱلْمَاكَيِكَةِ وَٱلْكِئَنْبِ وَٱلنَّبِيَّنَ وَءَاتَى ٱلْمَالَ عَلَى حُبِّهِ عَدُوى

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود في سننه: كتاب السنة، باب الدليل على زيادة الإيمان ونقصانه: ٤/ ٢٢٠، ح(٢٦٨٢)، عن أبي هريرة رضي الله عنه. وقال محققه: حسن صحيح.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في صحيحه: كتاب الأدب، باب حسن الخلق والسخاء، وما يكره من البخل: ٨/ ١٤، ح(٦٠٣٥)، عن عبد الله بن عمرو بن العاص رضي الله عنهما.

<sup>(</sup>٤) أخرجه مسلم في صحيحه: كتاب البر والصلة والآداب، باب تفسير البر والإثم: ٤/ ١٩٨٠، ح(٢٥٥٣)، عن النَّوَّاسِ بن سِمْعَانَ الأنصاري.

ٱلْقُرْبَ وَٱلْيَتَكُمَىٰ وَٱلْمَسَكِينَ وَٱبْنَ ٱلسَّبِيلِ وَٱلسَّآبِلِينَ وَفِي ٱلرِّقَابِ وَٱلصَّلَوَةَ وَالصَّلَوَةَ وَالصَّلَاقِ وَالصَّلَاقِ وَالصَّلَاقِ وَالصَّلَاقِ وَالصَّلَاقِ وَالصَّلَاقِ وَالضَّرَّآءِ وَحِينَ الْبَأْسَآءِ وَٱلضَّرَّآءِ وَحِينَ الْبَأْسِ أَوْلَتِكَ اللَّهُ وَالصَّلَاقِ وَالضَّرَّآءِ وَحِينَ الْبَأْسِ أَوْلَتِكَ اللَّهُ وَالصَّلَاقِ وَالسَّلَاقِ اللَّهِ وَالسَّالِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللللْمُولَةُ اللْمُعَالَةُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللْمُولُولُ اللْ

- ٣- الربط بين الأخلاق والعقيدة والعبادة في كثير من الآيات الكريمة، ليؤكد القرآن الكريم مكانة الأخلاق من الدين، وأهميتها، وكونها الأساس في قبول الأعمال، ومن تلك الآيات:
- قوله تعالى: ﴿ اللَّذِينَ يُنفِقُونَ أَمُولَهُمْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ ثُمَّ لَا يُتَبِعُونَ مَا أَنفَقُواْ مَنَّا وَلاَ اللَّهِ ثُمَّ لَا يُعْبَعُونَ مَا أَنفَقُواْ مَنَّا وَلاَ الْذَي لَهُمْ أَخُرُهُمْ عِندَ رَبِيهِمْ وَلا خُوفُ عَلَيْهِمْ وَلا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴿ اللَّهُ عَنْ لَهُمْ يَحْزَنُونَ ﴿ اللَّهُ عَنْ لَكُمُ مَا يَعْزَنُونَ ﴿ اللَّهُ عَنْ كَاللَّهُ عَنْ كَاللَّهُ عَنْ كَاللَّهُ عَنْ كَاللَّهُ عَلَيْهُ اللَّذِينَ عَامَنُواْ لاَ نُبْطِلُواْ صَدَقَتِكُم بِاللَّهِ عَلَيْهِ وَاللَّهُ عَنْ مَالَهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالَةُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ ا
- وقوله تعالى: ﴿ ﴿ قُلُ تَعَالَوْا أَتَلُ مَا حَرَمَ رَبُّكُمْ عَلَيْكُمْ ۖ أَلَا ثُشْرِكُواْ بِهِ عَسَيْعًا وَمِا لَوْلَا اللّهُ عَلَى وَلَا تَقْدُلُواْ النّقْسَ الّذِي خَتْنُ نَرْزُقُكُمْ وَإِيّاهُمْ وَلا تَقْدُرُوا الفَوْرَحِشَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ وَلا تَقْدُلُواْ النّقْسَ الّذِي حَرَمَ اللّهُ إِلاّ فَوَرَحِشَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ وَلا تَقْدُلُواْ النّقْسَ الّذِي حَرَمَ اللّهُ إِلاّ فِي اللّهُ وَكُونُ وَكُونُ وَكُونُ مَنْهُم بِهِ لَعَلَكُوهُ نَعْقِلُونَ ﴿ وَلا نَقْرَبُواْ مَالَ الْمَيْتِيمِ إِلاّ بِاللّهِ هِي الْحَسَنُ حَقَّى يَلُمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَالْمَعُمُ اللّهُ وَالْمِيزَانَ بِالْقِسْطِ لَا لاَكْكِلُهُ نَفْسًا إِلّا وَلَتَعَمَّا وَإِذَا قُلْتُمْ فَا عَلَى وَالْمَعُمُ اللّهُ اللّهُ وَلَا تَنْبِعُواْ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللللللّهُ الللللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ الللللّ

- وقوله تعالى: ﴿ ﴿ أَنَمَا أَنْرَا إِلَيْكَ مِن رَبِكَ ٱلْحَقُّ كُمَنَ هُو أَعْمَى ۚ إِنَّا يَنذُكُرُ أُولُوا الْأَبْبِ اللهِ اللهِ وَلا يَنقُضُونَ ٱلْمِيثُقَ اللهِ وَالدَّينَ يَصِلُونَ مَا أَمَر اللهُ اللهِ وَلا يَنقُضُونَ ٱلْمِيثُقَ اللهِ وَالدَّينَ يَصِلُونَ مَا أَمَر اللهُ بِهِ اللهِ وَلا يَنقُضُونَ الْمِيثُقَ اللهِ اللهِ وَالدَّينَ صَبَرُوا الْبَيْعَاءَ وَجُهِ بِهِ أَن يُوصَلَ وَيَخْشُونَ رَبَّهُمْ وَيَخَافُونَ سُوّءَ ٱلْجِسَابِ اللهِ وَالدَّينَ صَبَرُوا ٱلبَيْعَاءَ وَجُهِ رَبِّهِمْ وَأَقَامُوا الصَّلَوةَ وَأَنفَقُوا مِمّا رَزَقَنَهُمْ سِرًا وَعَلانِيةً وَيَدْرَءُونَ بِالْخُسنَةِ السَّيِّعَةَ أُولَيْهِكَ رَبِّهِمْ وَأَوْرَجِهِمْ وَذُرِيّتَهِمْ فَقَيى الدَّالِ اللهِ مَن عَلَيْ بَعْمَ عُقَبَى الدَّالِ اللهِ وَالمُن عَلَيْهِم مِن كُلِ بَابِ اللهُ سَلَمُ عَلَيْكُو بِمَا صَبَرْتُمْ فَيْعُم عُقْبَى الدَّالِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ عَلَيْكُو بِمَا صَبَرَتُمْ فَيْعُم عُقْبَى الدَّالِ اللهِ اللهُ اللهُ عَلَيْكُو بِمَا صَبَرَتُمْ فَيْعُم عُقْبَى الدَّالِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ عَلَيْكُو بِمَا صَبَرَتُمْ فَيْعُم عُقْبَى الدَّالِ اللهِ اللهُ اللهُ عَلَيْكُو بِمَا صَبَرَتُمْ فَيْعُم عُقْبَى الدَّالِ اللهِ اللهُ اللهُ

٤- الأمر بالتحلي بالأخلاق الحسنة، وذلك في آيات كثيرة، منها:

قول ه تعالى: ﴿ وَقُولُوا لِلنَّاسِ حُسْنًا ﴾ [البقرة: ٨٣]، وقول ه تعالى: ﴿ خُذِ ٱلْعَفُو وَأَمْرُ بِالْعُرْفِ وَأَعْرِضْ عَنِ الْجُنهِلِينَ ﴿ الْأَعْرَافَ: ١٩٩]، وقول ه تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا اتَّقُوا اللّهَ حَقّ تُقَالِدِه وَلا تَمُونُ إِلّا وَأَنتُم مُسْلِمُونَ ﴿ آلَ هُ وَالِيطُوا عَمران: ٢٠١]، وقول ه تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا الّذِينَ ءَامَنُوا اصْبِرُوا وَصَابِرُوا وَرَابِطُوا وَرَابِطُوا وَاللّهَ لَعَلَكُمْ تُقُلِحُونَ ﴿ يَتَأَيُّهَا الّذِينَ ءَامَنُوا اللّهَ لَعَلَكُمْ تُقُلِحُونَ ﴾ [آل عمران: ٢٠٠]، وقول ه تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا الّذِينَ ءَامَنُوا أَوْمَ اللّهِ فَعُمْرِوا وَرَابِطُوا فَوَمّا لِعَهَا اللّهِ لَعَلَمُ اللّهَ لَعَلَكُمْ تُقُلِحُونَ ﴾ [آل عمران: ٢٠٠]، وقول ه تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا الّذِينَ ءَامَنُوا إِن جَآءَكُمْ فَاسِقُ إِنبَا إِفَتَبَيّنُوا أَن تُصِيبُوا قَوْمًا بِعَهَا لَةِ فَنُصْبِحُوا عَلَى مَا فَعَلَتُمْ نَادِمِينَ ﴿ } [الحجرات: ٦].

- ٥- الترغيب في الأخلاق الحسنة، وبيان ثواب التحلي بها، وذلك في آيات
   كثيرة، منها:
- ففي جزاء الصبر يقول الله تعالى: ﴿ إِنَّمَا يُوفَقَ ٱلصَّنبِرُونَ أَجْرَهُم بِغَيْرِ حِسَابِ ﴿ ﴾ الله تعالى: ﴿ وَجَزَعَهُم بِمَاصَبَرُواْ جَنَّةً وَحَرِيرًا ﴿ اللهِ تعالى: ﴿ وَجَزَعَهُم بِمَاصَبَرُواْ جَنَّةً وَحَرِيرًا ﴿ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُولِ اللهُ ا
- وفي جزاء التقوى يقول تعالى: ﴿ وَمَن يَنَقِ ٱللّهَ يُكَفِّرُ عَنْهُ سَيِّعَاتِهِ وَيُعْظِمْ لَهُ الْجَرَّا وَفِي جزاء التقوى يقول تعالى: ﴿ إِنَّهُ مَن يَتَقِ وَيَصْبِرْ فَإِنَ ٱللّهَ لَا يُضِيعُ أَجْرَ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴿ ﴾ [يوسف: ٩٠]. ويقول تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا يُضِيعُ أَجْرَ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴿ يَتَأَيُّهَا اللّهَ يَجْعَل لَكُمْ فَرُقَانًا وَيُكَفِّرُ عَنصُمْ سَيِّعَاتِكُمْ وَيَغْفِرُ اللّهَ يُجْعَل لَكُمْ فَرُقَانًا وَيُكَفِّرُ عَنصُمْ سَيِّعَاتِكُمْ وَيَغْفِرُ لَكُمْ فَرُقَانًا وَيُكَفِّرُ عَنصُمْ سَيِّعَاتِكُمْ وَيَغْفِرُ لَكُمْ فَرُقَانًا وَيُكَفِّرُ عَنصُمْ سَيِّعَاتِكُمْ وَيَغْفِرُ لَكُمْ فَرُقَانًا وَيُكَفِرْ عَنصُمْ سَيِّعَاتِكُمْ وَيَغْفِرُ لَكُمْ فَرُقَانًا وَيُكَفِرُ عَنصُمْ سَيِّعَاتِكُمْ وَيَغْفِرُ لَكُمْ فَرُقَانًا وَيُكَفِرُ عَنصُمْ سَيِّعَاتِكُمْ وَيَغْفِرُ لَكُمْ فَرُقَانًا وَيُكَفِرُ عَنصَالُمْ اللّهَ يَعْمَل لَكُمْ فَرُقَانًا وَيُكَفِرُ عَنصَالًا وَلَكُمْ فَرَاللّهُ ذُو ٱلْفَضْلِ ٱلْعَظِيمِ ﴿ ﴾ [الأنفال: ٢٩].
- وفي جزاء العفو يقول تعالى: ﴿ وَلَيَعْفُواْ وَلَيَصْفَحُوٓا ۚ أَلَا يُحِبُّونَ أَن يَغْفِرَ اللَّهُ لَكُمُّ ۗ وَاللَّهُ عَفُورٌ رَّحِيمٌ ۞ ﴾ [النور: ٢٢].
- وفي جزاء الإحسان يقول تعالى: ﴿ ﴿ لِلَّذِينَ أَحْسَنُوا الْخُسُنَى وَزِيادَةً وَلَا يَرْهَقُ وَلَا يَرْهَقُ وَوَجُوهُهُمْ قَتَرٌ وَلَا ذِلَّةً أُولَاتِهِكَ أَصْحَابُ الْجُنَّةَ هُمْ فِيهَا خَلِدُونَ اللَّهِ ﴿ [يونس: ٢٦]، ويقول تعالى: ﴿ هَلْ جَزَآءُ ٱلْإِحْسَنِ إِلَّا ٱلْإِحْسَنُ اللَّهِ ﴾ [الرحمن: ٦٠].
- وفي جزاء الصدق يقول تعالى: ﴿ لِيَجْزِى ٱللَّهُ ٱلصَّادِقِينَ بِصِدْقِهِمْ ﴾ [الأحزاب: ٢٤].
  - ٦- النهي عن التخلق بالأخلاق السيئة، وذلك في آيات كثيرة، منها:
- ففي النهي عن الخيانة يقول الله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَخُونُواْ ٱللَّهَ وَٱلرَّسُولَ وَتَخُونُواْ أَمَنَاتِكُمْ وَأَنتُمْ تَعَلَمُونَ ﴿ ﴾ [الأنفال: ٢٧].

- وفي النهي عن السخرية واللمز والنتابز بالألقاب والظن السيء والتجسس والغيبة يقول الله تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا يَسَخَرَ قَوْمٌ مِّن قَوْمٍ عَسَىٓ أَن يَكُونُواْ خَيْرًا مِنْهُنَّ وَلَا نَلْمِزُواْ النَّهُسَكُو وَلَا نَنَابَرُوا خَيْرًا مِنْهُنَّ وَلَا نَلْمِزُواْ النَّهُسَكُو وَلَا نَنَابَرُوا فَي كُنَّ خَيْرًا مِنْهُنَّ وَلَا نَلْمِزُواْ النَّهُسَكُو وَلَا نَنَابَرُوا فِي مَنْهُنَّ وَلَا نَلْمِرُواْ النَّهُ مَوْلَا فِسَامُ الْفَسُوقُ بَعْدَ الْإِيمَنِ وَمَن لَمْ يَتُبُ فَأُولَتِهِكَ هُمُ الظَّالِمُونَ اللهَ يَتَابُوا فِي اللهَ مَنْ اللهَ يَوْلُ وَمَن لَمْ يَتُبُ فَأُولَتِهِكَ هُمُ الظَّالِمُونَ اللهَ يَوْلُ اللهُ مَنْ الطَّيْ إِنَّ مَن الظَّنِ إِنْ اللهُ مَنْ الطَّيْ إِنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنَ اللهُ مَنْ اللهُ مَن الطَّيْ إِنْ اللهُ مَنَا فَكُوهِ مُتُمُوهُ وَانَقُواْ اللهَ إِنَّ اللهُ مَوَابُ اللهُ مَن اللهُ اللهُ مَن اللهُ مَن اللهُ مَن اللهُ اللهُ مَن اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَن اللهُ اللهُ مَن اللهُ اللهُ مَن اللهُ مَن اللهُ مَنْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ مَن اللهُ مَن اللهُ مَن اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ مَن اللهُ الله
- وفي النهي عن المن بالصدقات يقول تعالى: ﴿ قُولُ مَعْرُوثُ وَمَغْفِرَةٌ خَيْرٌ مِن صَدَقَةٍ يَتْبَعُهُمَ اللَّذِينَ ءَامَنُواْ لَانْبُطِلُواْ صَدَقَتِكُم صَدَقَةٍ يَتْبَعُهُمَ اللَّذِينَ ءَامَنُواْ لَانْبُطِلُواْ صَدَقَتِكُم بِالْمَنِ وَٱلْأَذَى ﴾ [البقرة: ٢٦٢، ٢٦٤].
- وفي النهي عن التعاون على الإثم والعدوان يقول تعالى: ﴿ وَلَا نَعَاوَثُواْ عَلَى الْإِثْمِ وَالْعَدُوانِ يَقُولُ تَعَالَى: ﴿ وَلَا نَعَاوَثُواْ عَلَى الْإِثْمِ وَالْعُدُونِ وَالنَّامَةُ إِنَّ اللَّهَ شَدِيدُ الْعِقَابِ ( ) ﴾ [المائدة: ٢].
- وفي النهي عن دخول البيوت بغير إذن أهلها يقول تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَاتَ دَخُلُواْ بُيُوتِا عَيْرَ بُيُوتِكُمْ حَقَى تَسْتَأْنِسُواْ وَتُسَلِّمُواْ عَلَىٰ أَهْلِهَا ذَالِكُمْ خَلَّىٰ لَمُنُواْ لَاتَ دَخُلُواْ بُيُوتِا عَلَىٰ أَهْلِها أَذَالِكُمْ خَلَّىٰ لَكُمْ لَعَلَكُمْ تَذَكُّرُونَ ﴿ ﴾ [النور: ٢٧].
- وفي النهي عن التنازع والاختلاف يقول تعالى: ﴿ وَلَا تَنَازَعُواْ فَلَفُسُلُواْ وَفَي النهي عَن التنازع والاختلاف يقول تعالى: ﴿ وَلَا تَنَازَعُواْ فَلَفُسُلُواْ وَقَدُهُ مَا لَا تَعَالَى اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللّ
- ٧- الترهيب من الأخلاق السيئة، وبيان العقاب المترتب عليها، وذلك في
   آيات كثيرة، منها:

- في الترهيب من نشر الشائعات يقول الله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يُحِبُّونَ أَن تَشِيعَ الْفَاحِشَةُ فِي ٱلنَّذِينَ عَامَنُواْ لَهُمُّ عَذَابُ أَلِيمٌ فِي ٱلدُّنْيَا وَٱلْآخِرَةً وَٱللَّهُ يَعْلَمُ وَأَنتُمْ لَا تَعْلَمُونَ اللَّهُ عَلَمُونَ اللَّهُ اللَّهُ عَلَمُونَ اللهُ اللهِ [النور: ١٩].
- وفي الترهيب من قذف المحصنات المؤمنات الغافلات يقول الله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلنَّذِينَ يَرْمُونَ ٱلْمُحْصَنَتِ ٱلْغَفِلَاتِ ٱلْمُؤْمِنَاتِ لَعِنُواْ فِٱلدُّنِ وَالْمُحْمَ عَذَابُ عَظِيمٌ ﴿ إِنَّ ٱللَّذِينَ يَرْمُونَ ٱلْمُحْصَنَتِ ٱلْغَفِلَاتِ ٱلْمُؤْمِنَاتِ لُعِنُواْ فِٱلدُّنِ وَالْمُحُونَ وَهُمُ عَذَابُ عَظِيمٌ ﴿ اللَّهُ مُ اللَّهُ عَلَيْمٌ اللَّهِ عَلَيْمٌ اللَّهُ عَلَيْمٌ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ هُوَ ٱلْحَقُ الْمُبِينُ ﴿ اللهِ ٢٣ يَوْفِيهِمُ ٱللهُ دِينَهُمُ ٱلْحَقَ وَيَعْلَمُونَ أَنَّ ٱللهَ هُوَ ٱلْحَقُ الْمُبِينُ ﴿ اللهِ ٢٣ ٢٥].
- وفي الترهيب من افتراء الكذب على الله تعالى يقول الله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَفْتَرُونَ عَلَى ٱللَّهِ ٱلْكَذِبَ لَا يُقْلِحُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللّ
- وفي الترهيب من رمي الناس بالبهتان يقول الله تعالى: ﴿ وَمَن يَكْسِبُ خَطِيَّكَةً أَوْ إِثْمًا ثُمِّينًا الله ﴿ وَمَن يَكْسِبُ النساء: مُطِيَّكَةً أَوْ إِثْمًا ثُمِّينًا الله ﴾ [النساء: 117].
- وفي الترهيب من الخيانة يقول الله تعالى: ﴿ وَإِمَّا تَخَافَنَ مِن قَوْمٍ خِيَانَةَ فَا اللهِ عَلَى سَوَآءً إِنَّ ٱللهَ لا يُحِبُّ ٱلْخَآبِنِينَ ﴿ الْأَنْفَالَ: ٥٨].
- وفي الترهيب من الظلم يقول الله تعالى: ﴿ أَلَا لَعَنَهُ اللَّهِ عَلَى الظّلِمِينَ ﴿ ﴾ [هود: ١٨]، ويقول تعالى: ﴿ وَمَا لِلظّلِمِينَ مِن نَصِيرٍ ﴿ ﴾ الحج: ١٧]، ويقول تعالى: ﴿ إِنَّ اللَّذِينَ يَأْكُونَ أَمُولَ ٱلْمَتَكَمَى ظُلْمًا إِنَّمَا يَأْكُونَ فِي ويقول تعالى: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ يَأْكُونَ أَمُولَ ٱلْمَتَكَمَى ظُلْمًا إِنَّمَا يَأْكُونَ فِي بُطُونِهِمْ نَازًا وَسَيَصْلَوَنَ سَعِيرًا ﴿ ﴾ [النساء: ١٠].

والآيات الكريمة التي تبين جوانب منهج القرآن الكريم في ترسيخ الأخلاق الحسنة كثيرة جدا جدا، وفيما ذكرته غنى وكفاية.

### وتتمة القول:

إن منهج القرآن الكريم في ترسيخ الأخلاق الحسنة وتعزيز دورها في الحياة الإيمانية مع العقيدة السليمة والعبادة الصحيحة يمثل نظاما كاملا في تشكيل الوعي المجتمعي الوسطي، الذي ينبذ التطرف الفكري وأهله، ويحول دون وجوده أصلا، ويؤسس لمجتمع مستقر آمن مطمئن، تسوده روح الوسطية والمودة والألفة والمحبة والإخاء.

لأن البيئة الحاضنة للتطرف الفكري بعيدة تماما عن أخلاق الإسلام؛ لأن لها صورتين:

الصورة الأولى: البيئة العنيفة التي لا تقبل الآخر، ولا تعترف به، وترى الحق معها وحدها، وتكفر وتفسق وتبدع من يخالفها، ولا حرمة عندها للدماء المعصومة، وهذه بيئة بعيدة تماما عن سماحة الإسلام وأخلاقه الداعية إليها، وهي بيئة الغلو والإفراط. والصورة الثانية: البيئة المنفلتة التي لا تقيم لتعاليم الدين وزنا، بل ترى التخلص منها رقيا وتمدنا وتحضرا، وهذه بيئة الانفلات والتضييع والتقريط.

ولا يمكن أن تقوم لأخلاق الإسلام قائمة في أي من البيئتين، وإن ادعي وجود أخلاق في أي منهما فهي ادعاءات فارغة، وشعارات كاذبة، لأنه لا يمكن عقلا للضدين أن يجتمعا. والله أعلم.

#### الخاتمة

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.

### أما بعد،

فقد انتهيت بفضل الله تعالى من هذا البحث، وتوصلت إلى عدة نتائج أهمها:

- ١- أن تحصين المجتمع من التطرف الفكري حسب البحث الحالي يعني: حفظه ووقايته من مجاوزة حد الاعتدال والوسطية إفراطا أو تفريطا في كل ما يتصل بالجانب الفكري الديني.
- ٢- أن التطرف الفكري لا يعني التشدد والإفراط فيما هو مسموح به شرعا فحسب، وإنما يعني أيضا التفريط والانفلات من ضوابط الشريعة وقواعدها، فكلا طرفي قصد الأمور ذميم.
- ٣- أن وسطية الفكر على مذهب أهل السنة والجماعة هي المنهج الصحيح الذي يجب على أبناء الأمة أن يتبعوه، وهي الطريق المستقيم الذي يجب عليهم أن يسلكوه.
- 3- أهمية تحصين المجتمع الإسلامي تحصينا فكريا قويا، على منهج القرآن الكريم والسنة النبوية، حتى لا يتعرض أبناؤه لتيارات الانحراف الفكري إفراطا أو تفريطا.
- تضمن القرآن الكريم المنهج العظيم في تحصين المجتمع الإسلامي من التطرف الفكري، وقد جمع هذا البحث من جوانب هذا المنهج العظيم عشر جوانب، تمثلت في الآتي:

الجانب الأول: وجوب التمسك بالقرآن الكريم، والسنة النبوية.

الجانب الثاني: ترسيخ مبدأ وسطية الفكر.

الجانب الثالث: اعتماد أهل العلم بالدين مرجعية للفتوى.

الجانب الرابع: تربية العقل وتهذيبه وتعزيز دوره.

الجانب الخامس: تحريم الخوض في الدين بغير علم.

الجانب السادس: حرمة الأنفس والأموال والأعراض.

الجانب السابع: وجوب لزوم الجماعة.

الجانب الثامن: وجوب طاعة أولى الأمر.

الجانب التاسع: تحريم نشر الشائعات.

الجانب العاشر: ترسيخ الأخلاق الحسنة.

وأخيرا: أوصي الدعاة والمتخصصين في العلوم الشرعية أن يرسخوا في أبناء المجتمع معالم هذا المنهج العظيم، وأن يشرحوها بالتفصيل، في مؤسسات الدعوة، ومؤسسات التعليم، ليكون أبناء المجتمع متسلحين بهذا المنهج العظيم ضد أي انحراف أو تطرف فكري، ليبقى المجتمع متماسكا قويا، ويهنأ أبناؤه بالأمن والأمان.

والحمد لله رب العالمين، وصلى الله وسلم وبارك على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين. والله تعالى أعلم.

#### فهرس المصادر

- ١) أحكام القرآن، للجصاص، ط/ دار الكتب العلمية، بيروت، ١٩٩٤م.
- ٢) أحكام القرآن، للكيا الهراسي، ط/ دار الكتب العلمية، بيروت، ١٤٠٥ه.
- ٣) أصول السنة، للإمام أحمد بن حنبل، ط/ دار المنار، الخرج، السعودية،
   ١١٤١١هـ.
- ٤) إعلام الموقعين عن رب العالمين، لابن قيم الجوزية، ط/ دار الكتب العلمية، بيروت، ١٩٩١م.
- ه) البحر المحيط في التفسير، لأبي حيان، ط/ دار الفكر، بيروت،
   ١٩٩٢م.
- ۲) التحرير والتنوير للطاهر بن عاشور، ط/ الدار التونسية للنشر، تونس،
   ۱۹۸٤م.
- ۷) التحرير والتنوير: للطاهر بن عاشور، ط/ الدار التونسية للنشر، تونس،
   ۱۹۸٤م.
- ۸) التسهیل لعلوم التنزیل، لابن جزيء، ط/ شرکة دار الأرقم، بیروت،
   ۱٤١٦ ه.
- ٩) تفسير القرآن العظيم، لابن أبى حاتم، ط/ مكتبة نزار الباز بمكة المكرمة، بدون تاريخ.
- ١٠) تفسير ابن رجب الحنبلي لابن رجب الحنبلي، ط/ دار العاصمة، السعودية، ٢٠٠١م.
- ۱۱) تفسير ابن كثير = تفسير القرآن العظيم، طدار المعرفة، بيروت، ١٩٨٦م.
- ۱۲) التفسير الكبير لفخر الدين لرازي، ط/ دار الكتب العلمية، بيروت، 199.
- ١٣) تيسير الكريم الرحمن للسعدي، ط/ مؤسسة الرسالة، بيروت، ٢٠٠٠م.

- ١٤) جامع البيان، للطبري، ط/ دار الريان للتراث بالقاهرة، ١٩٨٧م.
- ١٥) الجامع لأحكام القرآن، للقرطبي، ط/ دار الحديث، بالقاهرة، ١٩٩٦م.
- ١٦) الدر المنثور في التفسير بالمأثور، للسيوطي، ط/ دار الفكر، بيروت، بدون تاريخ.
- ١٧) زاد المسير في علم التفسير، لابن الجوزي، ط/ دار الكتاب العربي، بيروت، ١٤٢٢ه.
- ۱۸) سنن أبي داود، لأبي داوود، ت: شعيب الأرناؤوط، ط/ دار الرسالة العالمية، ۲۰۰۹م.
- 19) سنن الترمذي، للإمام الترمذي، ت: أحمد شاكر، ط/ دار إحياء التراث العربي، بيروت، بدون تاريخ.
  - ٢٠) صحيح الإمام البخاري، ط/ دار طوق النجاة، الأولى، ١٤٢٢ه.
- ٢١) صحيح الإمام مسلم، للإمام مسلم، ط/ دار إحياء التراث العربي، بيروت، بدون تاريخ.
- ۲۲) غرائب القرآن ورغائب الفرقان للنيسابوري، ط/ دار الكتب العلمية، بيروت، ١٤١٦ه.
  - ٢٣) غريب القرآن لابن قتيبة، ط/ دار الكتب العلمية، ١٩٧٨م.
  - ٢٤) غريب القرآن، للسجستاني، ط/ دار قتيبة، سوريا، ١٩٩٥م.
- ٢٥) الغريبين في القرآن والحديث، للهروي، ط/ مكتبة نزار مصطفى الباز،
   بالسعودية، ١٩٩٩م.
- ٢٦) فتح الباري شرح صحيح البخاري، لابن حجر، ط/ دار المعرفة، بيروت، بدون.
  - ٢٧) فتح القدير، للشوكاني، ط/ دار الكتب العلمية، بيروت، بدون تاريخ.

#### faharas almasadir

- 1) 'ahkam alqurani, liljasasi, ta/ dar alkutub aleilmiati, bayrut, 1994m.
- 2) 'ahkam alqurani, lilkia alharasi, ta/ dar alkutub aleilmiati, bayrut, 1405hi.
- 3) 'usul alsanati, lil'iimam 'ahmad bin hanbal, ta/ dar almanari, alkharji, alsueudiati, 11411hi.
- 4) 'iielam almuqiein ean rabi alealamina, liabn qiam aljawziati, ta/ dar alkutub aleilmiati, bayrut, 1991m.
- 5) albahr almuhit fi altafsiri, li'abi hayan, ta/ dar alfikri, birut. 1992m.
- 6) altahrir waltanwir liltaahir bin eashur, ta/ aldaar altuwnusiat lilnashri, tunis, 1984m.
- 7) altahrir waltanwiru: liltaahir bin eashur, ta/ aldaar altuwnusiat lilnashri, tunis, 1984m.
- 8) altashil lieulum altanzili, liabn jazay'a, ta/ sharikat dar al'arqami, birut, 1416 hi.
- 9) tafsir alquran aleazimi, liabn 'abaa hatimin, ta/ maktabat nizar albaz bimakat almukaramati, bidun tarikhi.
- 10) tafsir aibn rajab alhanbalii liabn rajab alhanbali, ta/dar aleasimati, alsueudiati, 2001m.
- 11) tafsir abn kathir = tafsir alquran aleazimi, t dar almaerifati, bayrut, 1986m. 12) altafsir alkabir lifakhr aldiyn lirazi, ta/ dar alkutub aleilmiati, bayrut, 1990m. 13) taysir alkarim alrahman lilsaedi, ta/ muasasat alrisalati, bayrut, 2000m.
- 14) jamie albayan, liltabri, ta/ dar alrayaan lilturath bialqahirati, 1987m.
- 15) aljamie li'ahkam alqurani, lilqurtubii, ta/ dar alhaditha, bialqahirati, 1996m. 16) aldir almanthur fi altafsir bialmathura, lilsuyuti, ta/ dar alfikri, bayrut, bidun tarikhi.
- 17) zad almasir fi eilm altafsiri, liabn aljuzi, ta/ dar alkitaab alearabii, bayrut, 1422h.

- 18) sunan 'abi dawud, li'abi dawuud, tu: shueayb al'arnawuwta, ta/ dar alrisalat alealamiati, 2009m.
- 19) sunan altirmidhi, lil'iimam altirmidhi, t: 'ahmad shakir, ta/ dar 'iihya' alturath alearabii, bayrut, bidun tarikhi.
- 20) sahih al'iimam albukhariu, ta/ dar tawq alnajati, al'uwlaa, 1422h.
- 21) sahih al'iimam muslimun, lil'iimam muslma, ta/ dar 'iihya' alturath alearabii, bayrut, bidun tarikhi.
- 22) gharayib alquran waraghayib alfurqan lilniysaburi, ta/dar alkutub aleilmiati, bayrut, 1416hi.
- 23) ghurayb alquran liabn qutaybata, ta/ dar alkutub aleilmiati, 1978mi.
- 24) ghurayb alqurani, lilsajistani, ta/ dar qataybati, suria, 1995m.
- 25) algharibin fi alquran walhadithi, lilharawi, ta/ maktabat nizar mustafaa albaz, bialsueudiati, 1999m.
- 26) fath albari sharh sahih albukhari, liabn hajara, ta/ dar almaerifati, birut, bidun.
- 27) fath alqudiri, lilshuwkani, ta/ dar alkutub aleilmiati, bayrut, bidun tarikhi.