# أثر السياق فى إنتاج الدلالة البلاغية ((العدول عن الماضى إلي المضارع، وعكسه فى الذكر الحكيم- نموذجاً -))

د/ عبد العزيز أبو العزم عبد المقصود سليم مدرس البلاغة والنقد فى كلية الدراسات الإسلامية والعربية (بنين) بالديدامون (شرقية)

# بِسْ لِللَّهُ الرُّمُ زَالِ هِ مِ

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على إمام البلغاء، وسيد الفصحاء، سيدنا محمد وعلى آله، وصحابته، نجوم البيان، والهدى، صلاة، وسلاما، دائمين إلى يوم الدين، وبعد:

فالقرآن الكريم هو النبع الثر، الذى لا يغيض، ولا تنقضى عجائبه، ولا يخلق على كثرة الرد، بل يزداد روعة، وجمالا، كلما تُفحصت مفرداته، وتراكيبه، وتُدبرت معانيه، والتُمست أسرار تراكيبه، واستُشفت لطائفه التى يستشعرها المتلقى لآلىء تتكشف عن أصدافها، كأنها الحور العين مصونة، لا ينالها إلا من جاهد النفس فى سبيلها، وأمهرها التقوى فى حياته، فهو نور لا تطفأ مصابيحه، وشعاع لا يخبو توقده، وبحر لا يدرك غوره، فسبحان من أنزله نورا، وهدى للمتقين.

وهذه دراسة لأثر السياق في العدول من الماضي إلى المضارع، وعكسه، في البيان القرآني تحاول الوقوف مع أبرز مواقعه، بما يجلى دور السياق في إنتاج الدلالة البلاغية، ملائمة أغراض الكلام، ومقاماته، وخاصة أن لهذا الأسلوب سرا عاما هو: "تطرية الكلام، وصيانة السمع عن الضجر، والملال، لما جُبلت عليه النفوس من حُبَّ التنقلات، والسآمة من الاستمرار على منوال واحد.... وله أسرار خاصة تلمح في كل سياق، تختلف باختلاف مجالات القول، وأغراضه، كالتعميم، والتنبيه، والتتميم، والمبالغة، والاختصاص، والاهتمام، والتوبيخ، وغيرها. (۱)

ولكثرة شواهده في الذكر الحكيم رأيت متابعة سياقات بعضها، متابعة تربط الشاهد بسياقه، ويغرض الكلام، وملاءمة ذلك للمقصود، بما يجعل

<sup>(</sup>١) ينظر: البرهان: ٣٢٦/٣ - ٣٣٠ ، والاتقان: ٩٠٢/٢ .

السياق أثرا فاعلا في إنتاج الدلالة البلاغية، كما يجعل هذا الأسلوب في البيان القرآني – كغيره من أساليب البلاغة – دعامة من دعائم منهج الدعوة إلى الله على، تستفز النفوس لتفحص سر العدول عن الأصل في استعمال الأفعال<sup>(۱)</sup> ملاحظات لفتت إلى بحث هذا الموضوع

وقد لفت نظرى لبحث بلاغة هذا الأسلوب ملاحظات، أهمها:

1 – أن فيه إيجازا يطوى الزمن، فحين يعدل إلى المضارع يطويه برحلة إلى الماضى، يستحضره كأنا نراه رأى العين، وحين يعدل إلى الماضى يطويه إلى المستقبل، بعرض الأحداث التى لم تقع كأنها قد وقعت، وفرغ من تحققها، وهذا أبلغ في التذكير، والترهيب، وآكد، وأعظم موقعا في النفس.

٢- أحيانا تكاد تتفق صياغة الأسلوب في موضعين، فتوهم التكرار، إلا أن متابعة كل أسلوب في سياقه تكشف عن فروق دقيقة، تنفى التكرار، وتجعل كلا منهما أليق بسياقه، ومقامه، وغرض الكلام "فَفَريقاً كَذَّبْتُمْ وَفَريقاً تَقْتُلُونَ" وَبَرَزُواْ لِلهِ جَمِيعاً" "وَبَرَزُواْ لِلهِ جَمِيعاً" "وَبَرَزُواْ لِلهِ جَمِيعاً" "وَبَرَزُواْ لِلهِ جَمِيعاً" "وَبَرَزُواْ لِلهِ الْوَاحِدِ الْقَهار".

٣- يأتى المضارع فى سياق ولا يراد به زمن محدد، بل يراد به استمرار المخاطب على الحدث فى كل وقت، لتهويل الأمر، وتكثيره، ترغيبا فى الهدى، وترهيبا من الانحراف عنه "إنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا وَيَصُدُّونَ عَن سَبِيلِ اللهِ".

3- غالبا ما يأتى العدول إلى الماضى فى مشاهد القيامة، لغرض أساس (ترهيب الكافرين، وترغيب المؤمنين) ولسر عام ذكره العلماء (تصوير غير الحادث بالحادث المحقق) يتبعه أغراض كثيرة: كالوعد، والوعيد، والإنذار، والبشارة، والتنديم، والتحسير، والتعجيل بالمسرة، أو المساءة، والتشهير بالمكذبين، وتنبيه المنصرف عن أمر القيامة.. تستشف من سياقاته المختلفة.

١ يراجع: أسلوب الدعوة القرآنية بلاغة ومنهاجا د/ عبد الغنى بركة ص ٣٢١ و ٣٣٠ .
 ٣٣٠ عبد الغنى بركة ص ٣٢١ و ٣٣٠ .

- = المجلد الأول من العدد التاسع والعشرين لحولية كلية الدراسات الإسلامية والعربية للبنات بالإسكندرية
- أثر السياق في إنتاج الدلالة البلاغية ((العدول عن الماضي إلى المضارع، وعكسه في الذكر الحكيم- نموذجاً -))

وجاءت الدراسة في تمهيد، ومبحثين، وخاتمة، وقد أوجز التمهيد نظرة البلاغيين لهذا الأسلوب، وخلص إلى ما ينبغي الاهتمام به، وهو بيان سر العدول مرتبطا بدور السياق في إنتاج الدلالة البلاغية، ملائمة المقام، وغرض الكلام، وجاء تطبيق ذلك في مبحثين: كان المبحث الأول لشواهد العدول إلى المضارع، وكان الثاني لشواهد العدول إلى الماضى، وأخيرا كانت الخاتمة التي أوجزت أبرز مواقعه في البيان القرآني، وأهم خصائصه الفنية، والبلاغية.

\*\*\*\*\*\*



المجلد الأول من العدد التاسع والعشرين لحولية كلية الدراسات الإسلامية والعربية للبنات - بالإسكندرية

- أثر السياق في إنتاج الدلالة البلاغية ((العدول عن الماضي إلى المضارع، وعكسه في الذكر الحكيم- نموذجاً -)) -

#### تمهيد

#### مفهوم العدول في استعمال الأفعال

التعبير بالماضى عن المضارع وعكسه هو لون من العدول عن مألوف استعمال الكلام، أدرجه بعض البلاغيين تحت المجاز بالاستعارة التبعية، أو المجاز المرسل لعلاقة الإطلاق والتقييد، أو المجاورة (').

وأدرجه بعضهم تحت الالتفات بمفهومه الفضفاض، الذي يتسع للعدول من أسلوب إلى آخر، ومنهم العلوى، وابن الأثير، والزركشى، وقد استقرت معالجته تحت لونين بلاغيين، أحدهما: المجاز بالاستعارة التبعية في الفعل، وبالأحرى في زمنه، وربما نظر هذا الرأى إلى القيمة التصويرية لهذا الأسلوب، ونقلها للزمن، وما تشع من دلالات، وتلقى من ظلال على نفوس المخاطبين به، تتباين حسب الموقف، والسياق، وغرض الكلام.

ثانيهما: الالتفات، وربما نظر هذا الرأى إلى قيمة العدول عن الأصل فى استفزاز نفوس المتلقين، مما يلفت للبحث عن سره بما يلائم أغراض الكلام، وسياقاته المختلفة "لأنه إذا نقل الكلام من أسلوب إلى أسلوب، كان ذاك أنشط للإصغاء، وأيقظ للسامع، مما لو أجرى الكلام على أسلوب واحد"(٢).

وإذا تتبعنا معالجة هذا الأسلوب وجد أنه على سبيل الاستعارة التبعية، التى تتبع استعارة أخرى فى مصادرها، لدلالة الفعل على (الحدث والزمن) فمن حيث الحدث يستعار قتل لضرب ضربا شديدا، بناء على تشبيه الضرب الشديد بالقتل، وإجراء الاستعارة فى الفعلين، بناء على جريانها فى مصدريهما، ومن حيث الزمن يستعار لفظ الماضى المحقق للمضارع غير الواقع، بناء على تشبيه غير الحاصل بالحاصل فى قوة تحققه، كما يستعار لفظ المضارع، الذى

١ - تراجع: حاشية الإنبابي على الرسالة البيانية للصبان صد ٣٥٧.

٢ - التبيان في علم البيان ص١٧٤.١٧٣ .

المجلد الأول من العدد التاسع والعشرين لحولية كلية الدراسات الإسلامية والعربية للبنات - بالإسكندرية
 أثر السياق في إنتاج الدلالة البلاغية ((العدول عن الماضي إلى المضارع، وعكسه في الذكر الحكيم- نموذجاً -))

سيأتى، للماضى المفروغ من حدوثه، بناء على تشبيه الحاصل المقرر بغير الحاصل، في كونه نصب العين، وأنه مما يجب مشاهدته.

فمرتكز الدلالة فى استعارة الفعل باعتبار الحدث تتجه إلى المشتق نفسه، والاهتمام منصب على الحدث فى قتل، المستعار للحدث فى ضرب، انتقالا من استعارته فى مصدريهما، فالأسلوب قد اتحد زمنا، واختلف حدثا.

وفى استعارة الفعل باعتبار الزمن كانت الدلالة من صب عليه لإختلافه بين الماضى والمضارع، أما الحدث فهو متحد، فنحن أمام أسلوب اتحد حدثا، واختلف زمنا، وكان الزمن قيدا فيه، فاستعارة الفعل باعتبار الزمن تجرى فيما قيد به الفعل، لا فى الفعل نفسه. (').

"وإذا اشتمل الشيء على قيد فالغرض ذلك القيد - كما قال عبد القاهر - فهو مناط السر البلاغي، وما ينبغي أن يعنى به الدارس"(٢).

وقد تبع السيد فى حاشيته رأى جمهور البلاغيين فى استعارة الفعل باعتبار الحدث أن الاستعارة فيه تابعة للاستعارة التى تجرى فى مصدره، وسار فى استعارته باعتبار الزمن على مذهب العصام، الذى يعد الاستعارة فى الفعل تابعة لتشبيه سابق عليها، مخالفا ما ذهب إليه بعض البلاغيين، وما هو مقتضى كلام الأصوليين: أن عدول الماضى عن المضارع، وعكسه، من باب المجاز المرسل، لعلاقة الإطلاق والتقييد، أو المجاورة (").

أما عن معالجته تحت الالتفات بمفهومه الفضفاض – الذى تعدى صوره الست المعروفة فى الضمائر إلى التعبير بالأفعال محل أخواتها، والعدول من الجمع إلى المفرد، والعكس – تجده فى تعريف العلوى له: " هو: العدول

١ - تراجع : حاشية الإنبابي على الرسالة البيانية صد ٣٥٧.

٢ - شروح التلخيص ٤/ ١١٥. ودرر العبارات وغرر الإشارات فى تحقيق معانى
 الاستعارات - للحموى الحنفى صد ١٠٢ - بتصرف يسير.

٣ - السابق - صد ٣٥٥ ، وما بعدها.

المجلد الأول من العدد التاسع والعشرين لحولية كلية الدراسات الإسلامية والعربية للبنات - بالإسكندرية
 أثر السياق في إنتاج الدلالة البلاغية ((العدول عن الماضي إلى المضارع، وعكسه في الذكر الحكيم- نموذجاً -))

من أسلوب في الكلام إلى أسلوب آخر، مخالف للأول، وهذا أحسن من قولنا: العدول من غيبة إلى خطاب، ومن خطاب إلى غيبة، لان الأول يعم سائر الالتفاتات، والحد الثاني إنما هو مقصور على الغيبة، والخطاب، لا غير "(۱).

كما تجده فى قول السبكى يروى بحث بعضهم له ضمن الالتفات: "ومنهم مَن يجعل الالتفات نقل الكلام من حالة إلى أخرى، وجعل منه ابن النفيس في طريق الفصاحة التعبير عن المضارع بالماضي، وعكسه، وجعل غيره منه الانتقال من خطاب الواحد، أو الاثنين، أو الجمع، لغيره"(١).

هذا وقد بحث الالتفات تحت مصطلحات كثيرة يجمعها العدول عن الأصل كالانصراف: عند ابن المعتز<sup>(۱)</sup>.والصرف: عند ابن وهب<sup>(1)</sup> والانعطاف والتحول: عند القرطاجنى<sup>(۱)</sup> ونقل الكلام: عند الزركشى<sup>(۱)</sup> وتلوين الخطاب: عند القرطبى<sup>(۱)</sup> وخروج الكلام على خلاف مقتضى الظاهر عند بعضهم<sup>(۸)</sup>.

وإذا كان المتفق عليه فى العدول من الماضى إلى المضارع، وعكسه، أنه يحوى عدولا عن نسق الكلام، وتحويلا لمساره، يستفز النفوس لاستشفاف أسراره البيانية، فمنظور فيه إلى المعانى السابقة، سواء كان هذا مجازا بالاستعارة التبعية، أو مجازا مرسلا، أو التفاتا.

١ - الطراز المتضمن السرار البلاغة وعلوم حقائق الإعجاز - للعلوى - ١٣٢/٢.

٢ - عروس الأفراح في شرح تلخيص المفتاح ٢/٤٦٤.

٣ – البديع – لابن المعتز – ص٥٥ .

٤ - البرهان في وجوه البيان ص٢٥١ وينظر : معجم المصطلحات البلاغية ١/ ٢٩٤ - ٥ .

٥ - منهاج البلغاء وسراج الأدباء ص٥١٣.

٦ - ينظر : البرهان في علوم القرآن ٣٣٣/٣.

٧ - الجامع لأحكام القرآن ٢١٢/١٠. /٣١٣ و ٢١/٢٢٣ و ٢١٥ و ٢١٥٠٠.

 $<sup>\</sup>Lambda$  – يراجع: خصائص التراكيب – د/ محمد أبو موسى – صد 1.1 وما بعدها.

- = المجلد الأول من العدد التاسع والعشرين لحولية كلية الدراسات الإسلامية والعربية للبنات بالإسكندرية
- أثر السياق في إنتاج الدلالة البلاغية ((العدول عن الماضي إلى المضارع، وعكسه في الذكر الحكيم- نموذجاً -))

من ثم، فإن ما ينبغى البحث عنه هو سر العدول، ومدى ملاءمته أغراض الكلام، وسياقاته، فيكون بحثا فى تناسب معانى القرآن، يبين أسراره، لتعدد أغراض هذا الأسلوب وتشعبها، حيث تتعدى الغرض العام" تطرية الكلام، وصيانة السمع عن الضجر، والملال" إلى أغراض خاصة تلمح فى كل سياق. من سياقات العدول فى هذا الأسلوب

ورد العدول من الماضى إلى المضارع، وعكسه، فى الذكر الحكيم فى شواهد كثيرة، وسياقات عديدة، حاولت اختيار نماذج منها تلائم طبيعة البحث، التى تركز على ملاءمة العدول للسياق، والغرض، ومقصود الكلام، ودور ذلك فى إنتاج الدلالة البلاغية، كان من هذه النماذج:

\*\*\*\*\*



— أثر السياق في إنتاج الدلالة البلاغية ((العدول عن الماضي إلى المضارع، وعكسه في الذكر الحكيم- نموذجاً -)) —

### المبحث الأول: العدول إلى المضارع

عدل البيان القرآنى إلى المضارع في مواطن كثيرة، وسياقات عديدة، لأسرار بلاغية، تتكشف بمتابعة سياقاتها، التى كان من أبرزها: سياق تصبير رسول الله وتسليته على إيذاء قومه، بسرد قصص إيذاء إخوانه من الأنبياء – عليهم السلام – من أقوامهم، وبيان أن النصر لفريق الإيمان، فى قوله وين الإيمان، فى قوله وين الإيمان، فى قوله وين الإنساق آخر يوضح كيف نبذ فريق من اليهود القرآن، على الرغم من تبشيرهم به، فى قوله و المناه المناه المناه المناه المناه والمناه والمنا

وفى سياق رابع ورد تفصيلا لتكريم الله فريق المؤمنين، وتعذيب فريق الكفر، في قوله و الله الله الله و المؤمنين والمُمسُجِدِ الكفر، في قوله و الله الله و المُسترد و المناف المناف

## سياق تصبير رسول الله ﷺ وتسليته

"إِنَّا سَخَّرْنَا الْجِبَالَ مَعَهُ يُسَبِّحْنَ بِالْعَشِيِّ وَالْإِشْرَاقِ" [ص: ١٨].

ورد التعبير بالمضارع "يسبحن" عدولا عن اسم الفاعل" مسبحات" على خلاف مقتضى الظاهر، بهدف تصوير استمرارية التسبيح، وحدوثه حالا

المجلد الأول من العدد التاسع والعشرين لحولية كلية الدراسات الإسلامية والعربية للبنات - بالإسكندرية
 أثر السياق في إنتاج الدلالة البلاغية ((العدول عن الماضي إلى المضارع، وعكسه في الذكر الحكيم- نموذجاً -))

بعد حال، فى رحلة إلى الماضى، تنقل الحدث ماثلا أمامنا، مستمرا، كأنا نراه رأى العين، يجسد معجزة نبى الله داوود الله (').

وقد ورد الأسلوب في سياق يمتد من أول السورة: "صَ\* وَالْقُرْآنِ ذِي الذَّكْرِ \* بَلِ الَّذِينَ كَفَرُوا فِي عِزَّةٍ وَشِيقَاقٍ \* كَمْ أَهْلَكْنَا مِن قَبْلِهِم فِي الذَّكْرِ \* بَلِ الَّذِينَ كَفَرُوا فِي عِزَّةٍ وَشِيقَاقٍ \* كَمْ أَهْلَكْنَا مِن قَبْلِهِم مِّن قَرْنٍ فَثَادَوْا وَلَاتَ حِينَ مَنَاصٍ [ص: ١- ٣]\*" إلى قوله هُ :" اصْبِرْ عَلَى مَا يَقُولُونَ وَاذْكُرْ عَبْدَنَا دَاوُودَ ذَا الْأَيْدِ إِنَّهُ أَوَّابٌ \*إِنَّا سَخَرْنَا الْجِبَالَ مَعَهُ يُسَبِّحْنَ بِالْعَشِيِّ وَالْإِشْرَاقِ" [ص: ١٧ - ١٨].

سرد السياق قصص بعض الأنبياء، واصفا معاناتهم مع من كفر برسالاتهم، وخلص إلى افتراء قريش السحر والكذب على الرسول ، وتعجبهم من اختصاصه بالرسالة، دون أشرافهم، وجحودهم دعوته، ومنابذتهم العداء له، ثم ربط بين هذا، وصبر أخيه أيوب الكلا على الطاعات، وأوَابيته في العبادة " فجملة "وَاذْكُرْ عَبْدَنَا دَاوُودَ" يجوز عطفها على جملة "اصْبِرْ عَلَى مَا يَقُولُونَ" بأن أتبع أمره بالصبر، وبالائتساء ببعض الأنبياء السابقين فيما لقوه من الناس، ثم كانت لهم الغلبة، والنصر، وكشف الكرب، ويجوز عطفها على مجموع الكلام قبلها، من عطف القصة على القصة، والغرض هو هو"(').

لذا "ابتدىء بذكر داوودالكة – وقد أعطى ملكا وسلطانا لم يكن لآبائه – ففى ذكره إيماء إلى أن شأن محمد شرسيسير إلى العزة والسلطان، ولم يكن له سلف، ولا جند، فأشبهت حاله حال داوود الكر"(").

والغرض تسلية رسول الله ﷺ وتصبيره، بالعدول عن اسم الفاعل إلى المضارع، من خلال المشابهة بين الرسولﷺ وداووداﷺ والأنبياء قبله، جاء المضارع في هذا السياق لينفى العجب في إثبات التسبيح للجبال، لدخولها

۱ – یراجع: خصائص التراکیب – د / محمد أبو موسی– صد ۲۰۷ ، والکشاف للزمخشری – ۱ – ۹/ ۲۶۹ . - - - / ۲۶۹ .

٢ - التحرير والتنوير ٢٣ / ٢٢٦ - بتصرف يسير.

٣ - التحرير والتنوير ٢٣ / ٢٢٦.

تحت تسبيح كل شيء "وإن من شيء إلا يسبح بحمده" ويقرر أن العجب في كون تسبيحها مع نبى الله داوود، وحين حضوره، خصوصية له، ومعجزة خرقت العادات "فجملة "يسبحن" حال اختير الفعل المضارع، دون الوصف، الذي هو الشأن في الحال، لأنه أريد الدلالة على تجدد تسبيح الجبال معه، كلما حضر فيها، ولما في المضارع من استحضار تلك الحالة الخارقة للعادة"(').

وعليه، فقد أفاد العدول إلى المضارع الاستمرارية، وتجدد الحدوث حالا بعد حال، فكان أدخل فى الخروج عن المألوف، بخلاف ما لو عبر باسم الفاعل"مسبحات" ونظيره قول الأعشى:

لعمرى لقد لاحت عيون كثيرة \*\*\* إلى ضوء نار فى يفاع تحرق ولو قال محرقة لم يكن له ذلك الوقع"(').

كما أفاد استحضار تلك الحال الماضية نصب أعين المتلقين لتأملها، فلاءم تصبير الرسول وتسليته على إيذاء قريش، وأشار إلى أن كل الأنبياء مبتلى، يجابه قوى الشرِّ بمفرده، مؤيدا بخوارق تتعدى المألوف، كما لاءم السياق العام لسورة (ص) "وهى مكية النزول، ومن أغراضها: تسلية رسول الله على إيذاء قريش، والبشارة بإلانة قلوب الجاحدين له، كما لانت الجبال بالتسبيح لسيدنا داود المنتظ "(")

والبشارة مستشفة من الربط بين أمره بالصبر على ما يقولون، وأمره بذكر داوود المنه الصبر على ما يقولون، وأمره بذكر داوود المنه الماصبر على ما يَقُولُونَ وَاذْكُرْ عَبْدَنَا دَاوُودَ" فالجبال وهي من أشد خلق الله الله صلابة - تلين بالتسبيح معه، وفيه إشارة إلى أن التسبيح يرقق أغلظ القلوب، وأقساها، وينزيح عنها غشاوة

١ - التحرير والتنوير ٢٣/ ٢٢٨.

٢ - البحر المحيط - ٧/ ٣٧٤ - و روح المعانى - ٢٣/ ١٧٤ والجدول في إعراب القرآن الكريم ١١٣ / ١١٣.

٣ - ينظر: أبى السعود ٤ /٥٥٩ وما بعدها ، والتحرير والتنوير ٣٣/ ٢٠٢

— أثر السياق في إنتاج الدلالة البلاغية ((العدول عن الماضي إلى المضارع، وعكسه في الذكر الحكيم- نموذجاً -)) —

الباطل"فمعنى"سخرنا الجبال" أى: التى هى أقسى من قلوب قومك، فإنها أعظم الأراضى صلابة، وقوة، وعلوا، ورفعة، بأن جعلناها منقادةً، ذلولاً كالجمل الأنف"(').

كما أن في العدول إلى المضارع إيجازا طوى الزمن، في رحلة خاطفة إلى الماضى البعيد، نقلت إلينا تسبيح الجبال في لوحة بديعة، فأرتنا أشد مظاهر الطبيعة صلابة خاشعة، قد لانت بذكر الله على وفيها تخييل لطيف، نقل تسبيحها مستمرا، متناغما مع تسبيحه المستمرا المعجزة بتصور الحركة المستمرة في التعبير بالمضارع "يسبحن" دون الوصف المعدول عنه "مسبحات" لإفادته الدوام على التسبيح، والثبات.

وأخيرا، فمفارقة الجبال طبيعتها بالتسبيح مع داوود الني عدول عن الأصل، ناسبه العدول عن الوصف" مسبحات" إلى المضارع" يسبحن" يؤيده إسناد الفعل إلى نون النسوة، ليفيد المبالغة في التحول من شدة الصلابة إلى شدة الليونة، فيعكس الانقياد المختار شه كال بالتسبيح، وانفراد كل جبل بلون من التسبيح يختلف عن غيره، وإن كان متناغما معه، فأصوات التسبيح مختلفة، لكنها تتناغم لتعكس الانقياد التام لطاعة الله كان مع داوود النه (١).

"وَاتَّبَعُوا مَا تَتْلُوا الشَّيَاطِينُ عَلَى مُثْكِ سُلَيْمَانٌ وَمَا كَفَرَ سُلَيْمَانُ وَلَكِنَّ الشَّيَاطِينُ عَلَى مُثْكِ سُلَيْمَانٌ وَلَمَا أَنْ زِلَ عَلَى الْمَلَكَيْنِ الشَّيَاطِينَ كَفَرُوا يُعَلِّمُونَ النَّاسَ السِّحْرَ وَمَا أَنْ زِلَ عَلَى الْمَلَكَيْنِ

بِبَابِلَ.." [البقرة/٢٠١].

فى سياق نبذ فريق من اليهود أحكام الكتاب (التوراة، أو القرآن) وانحرافهم عن منهج التوحيد، بتقولهم السحر على الأنبياء "وَلَمَّا جَاءهُمْ رَسُولٌ مِّنْ عِندِ اللهِ مُصَدِّقٌ لِّمَا مَعَهُمْ نَبَذَ فَرِيقٌ مِّنَ الَّذِينَ أُوتُواْ الْكِتَابَ كِتَابَ اللهِ وَرَاء ظُهُورِهِمْ كَأَنَّهُمْ لاَ يَعْلَمُونَ \* وَاتَّبَعُوا مَا تَتْلُوا الشَّيَاطِينُ كِتَابَ اللهِ وَرَاء ظُهُورِهِمْ كَأَنَّهُمْ لاَ يَعْلَمُونَ \* وَاتَّبَعُوا مَا تَتْلُوا الشَّيَاطِينُ

١- نظم الدرر - البقاعي - ١٦ / ٩٤٩.

٢ - يراجع: السابق ١٦ / ٣٤٩ - بتصرف.

المجلد الأول من العدد التاسع والعشرين لحولية كلية الدراسات الإسلامية والعربية للبنات – بالإسكندرية
 أثر السياق في إنتاج الدلالة البلاغية ((العدول عن الماضى إلى المضارع، وعكسه في الذكر الحكيم- نموذجاً -))

عَلَى مُلْكِ سُلَيْمَانَ.. "أى: من ادعائهم أنه ما ملك ملكه، وما دانت له الطير، والإنس، والجن، إلا بالسحر الذي تقولوه عليه، وافتروه"(').

جاء العدول من الماضى (ما تلت) إلى المضارع "مَا تَتْلُوا" خلافا لمقتضى الظاهر، كاشفا خطر التقول على الأنبياء، بغرض توبيخ اليهود على استمرارية ادعاءهم أن سيدنا سليمان الشخ لم يملك ملكه إلا بالسحر()

والعدول إلى المضارع قد استحضر حال اليهود الماضية، مصورا كثرة اصطنعاهم السحر، وفشوه فيهم، واستمراريته، وجعلها نصب عين المتلقى، لافتا إلى تأصل هذه الصناعة في نفوسهم، وشهرتهم بها، فعكس انسداد قلوبهم، ومنافذ شعورهم، أن تنفتح لنور التوحيد، وكان ملائما سياق التشهير بهم، وتوبيخهم على فعلهم، بما صوره من كثرة تلاوتهم هذا الافتراء، وفشوه فيهم، حتى جندوا كل طاقاتهم لتمكينه، مما يدل على عنادهم، وتعمد إصرارهم على الباطل، واستمراره في عقبهم، طبيعة لا تتخلف(")

فكان مصورا الامتداد الزمنى لهذه الطبيعة المنحرفة، ولو جاء بالماضى لأشعر بانتهاء هذه الطبيعة عند الأسلاف، وسمح بتسرب نور التوحيد إلى قلوب الأبناء، "فالتعبير بالمضارع يوضح الحال التى يقع فيها، ويستحضر تلك الصورة، حتى كأن السامع يشاهدها، وليس كذلك الفعل الماضى"(').

والجمهور على أن الشياطين: هم شياطين الإنس فى زمن سليمان الكين وعليه، يكون المضارع استحضارا لحكاية الحال الماضية فقط(°).

\_\_\_\_ % or 7 } <u>\_\_\_\_</u>

١ - يراجع: السابق - ٢ / ٧٢ .

٢ - يراجع: التحرير والتنوير - ١ / ٦٢٩.

٣ - يراجع: نظم الدرر - البقاعي - ٢ / ٧٢ .

٤ الفوائد المشوق إلى علوم القرآن وعلم البيان - ابن قيم الجوزية - ٣٠.

 <sup>-</sup> جامع البيان للطبرى - ١ / ٢٤٤ و الجامع لأحكام القرآن القرطبى ٢/٢ و البحر المحيط لأبى حيان ١ / ١٦٥ ، والمزهر في علوم اللغة وأنواعها للسيوطى ١ / ٢٦٥ .

واختار ابن عاشور أن يكون المضارع على حقيقته، ليفيد استمرارية افتراء شياطين الإنس على الأنبياء، والدعاة: "فقوله: "تتلو" جاء بالمضارع لحكاية الحال الماضية على ما قاله الجماعة، أو هو مضارع على بابه على ما اخترناه، من أن الشياطين هم أحبارهم، فإنهم لم يزالوا يتلون ذلك، فيكون المعنى: أنهم اتبعوا أى: اعتقدوا ما تلته الشياطين، ولم تزل تتلوه"(').

وكلام الشيخ – وإن كان ينفى العدول – إلا أنه لا يخرج عن الغرض توبيخ أحبار اليهود المتبعين أسلافهم فى تقوّل السحر على أنبيائهم، بل إن التوبيخ يتعدى إلى كل من يصطنع نهجهم إلى قيام الساعة، حيث وسع الدائرة، لتشمل كل متبع لما تلته الشياطين زمن سليمان المعمل وربما دعاه إلى ذلك "أن أعوان الشر فى كل زمن يستدعى بعضهم بعضا، وتآمرهم على أصحاب الرسالات مسجل عليهم، مشهور "(').

والسياق العام للأسلوب يرجح العدول كما قال الجمهور، واستحضار الحال الماضية لا يمنع من تخيل استمرارية تتبع المقلدين آباءهم من اليهود ما تلته الشياطين زمن سليمان النه إلى قيام الساعة، لأن المراد بالشياطين اليهود، قيل: من كانوا في عهد سليمان، وقيل: من كانوا في عهد الرسول الجميع (").

العدول إلى المضارع أفاد تأصل القبح فيهم، فكان ملائما غرض الكلام، وهو توبيخ أحبار اليهود، لاتباعهم الأسلاف في التقول على أنبيائهم، ولجحدهم نبوته وكفرهم بالقرآن، ويؤيده إيحاء الفعل "نبذ" في قوله: " نَبَذَ فَريقٌ مِّنَ الَّذِينَ أُوتُواْ الْكِتَابَ كِتَابَ اللهِ وَرَاء ظُهُورِهِمْ " فهو مثل للإعراض عنه، تثبيها بمن يلقى الشيء وراء ظهره، ويهمل ما فيه عن عمد للإعراض عنه، تثبيها بمن يلقى الشيء وراء ظهره، ويهمل ما فيه عن عمد

١ - التحرير والتنوير - الطاهر بن عاشور - ١/ ٦٢٩.

٢ - من أسرار التعبير القرآنى - دراسة فى سورة الأحزاب - د/ محمد أبو موسى - ص
 ١٣٠.

٣ - - المحرر الوجيز - ابن عطية - ١ / ١٨٥.

= المجلد الأول من العدد التاسع والعشرين لحولية كلية الدراسات الإسلامية والعربية للبنات - بالإسكندرية =

— أثر السياق في إنتاج الدلالة البلاغية ((العدول عن الماضي إلى المضارع، وعكسه في الذكر الحكيم- نموذجاً -)) —

ومكابرة، وقوله: "كَأَنَّهُمْ لاَ يَعْلَمُ ونَ" توبيخ لهم، وزيادة مبالغة فى إعراضهم عما فيه بالجملة، فقد حادوا عن المنهج، واتبعوا ما لا يتبع " ('). سياق بيان موقف اليهود من رسلهم فى دعوتهم إلى التوحيد

ورد الأسلوب فى موضعين بصياغة تكاد تتفق، فتوهم التكرار، إلا أن متابعة كل منهما فى سياقه تكشف عن فروق دقيقة، تنفى التكرار، وتجعل كل أسلوب أليق بسياقه، أولهما: فى سورة [البقرة: ٧٠] والآخر: فى سورة [المائدة: ٧٠] والفرق بينهما فرق بين السياق، والغرض فى كليهما.

#### الأسلوب في سياق سورة البقرة

"وَلَقَدْ آتَيْنَا مُوسَى الْكِتَابَ وَقَفَيْنَا مِن بَعْدِهِ بِالرُّسَلِ وَآتَيْنَا عِيسَى ابْنَ مَرْيَمَ الْبَيِّنَاتِ وَأَيَّدْنَاهُ بِرُوحِ الْقُدُسِ أَفَكُلَّمَا جَاءكُمْ رَسُولٌ بِمَا لاَ تَهْوَى أَنْفُسُكُمُ اسْتَكْبَرْتُمْ فَفَرِيقاً كَذَّبْتُمْ وَفَرِيقاً تَقْتُلُونْ" [البقرة: ٨٧]

ورد العدول إلى المضارع خطابا مباشرا إلى اليهود، في سياق ممتد من قوله: "يَا بَنِي إِسْرَائِيلَ اذْكُرُواْ نِعْمَتِيَ الَّتِي أَنْعَمْتُ عَلَيْكُمْ وَأَوْفُواْ بِعَهْدِي قوله: "يَا بَنِي إِسْرَائِيلَ اذْكُرُواْ نِعْمَتِيَ الَّتِي أَنْعَمْتُ عَلَيْكُمْ وَأَوْفُواْ بِعَهْدِي أُوفِ بِعَهْدِي أُوفِ بِعَهْدِكُمْ وَإِيَّايَ فَالْهُونِ" [البقرة: ٤٠] إلى آية الشاهد[٧٨] والسياق جميعه مواجهة مباشرة لهم، تفضح موقفهم من دعوات رسلهم إلى التوحيد، وأنهم كذبوا فريقا من أنبيائهم، وما زالوا مستمرين على قتل فريق آخر" فَقَرِيقاً كَذَّبْتُمْ وَفَرِيقاً تَقْتُلُونَ" فالغرض مواجهتهم هم بالتوبيخ، تفظيعا لقبيح فعلهم.

وجاء قوله: "لِمَا لاَ تَهْوَى أَنفُسنكُمُ" مشيرا إلى طبيعة منحرفة "إيذانا بأن مدار الرد والقبول عندهم هو المخالفة لأهواء النفوس، والموافقة لها، وجاءت همزة الاستفهام متوسطة بين فاء العطف، وما تعلق بها من الأفعال السابقة، في قوله: "أَفكُلَّمَا جَاءكُمْ رَسنُولٌ" لتوبيخهم على تعقيبهم ذلك، أو للتعجب من شأنهم، والفاء في قوله: "ففريقا كذبتم" للسببية، أو التعقيب"()

١ - إرشاد العقل السليم - لأبي السعود ١/ ٢٢٣ ، والبحر المحيط ١/ ٤٩٤.

٢ - إرشاد العقل السليم - ١ /٢١١.

والإشارة إلى أن موقفهم هذا مسبب عن استكبارهم يشير إلى طبيعة قاسية، معاندة، وتركيز السياق على قبائح جماعة الكفر منهم، دون التفات إلى جماعة الإيمان، يشير إلى قلتها فيهم، مما يلفت إلى أن الغرض هو مواجهة المخاطبين بالتوبيخ المباشر، لمجاوزتهم الحد في التجرؤ على الله على فلم يقتصروا على تكذيب رسله، بل تعدّوه إلى شدة الحنق عليهم، فامتدت أيديهم الآثمة لتقتلهم، وتلك جراءة، وشناعة في الجرم ما بعدها شناعة.

فى هذا السياق عدل إلى المضارع استحضارا لتلك الحال الماضية، فأرانا صورتهم يقتلون رسلهم، تقتيلا مستمرا، تعرض علينا تلك الصورة الفظيعة، بغرض تشنيعها، وتفظيع جرم مرتكبيها، والتعجيب من هذا الانحراف: " فإن قلت: هلا قيل: (وفريقاً قتلتم)؟ قلت: هو على وجهين: أحدُهما: أَنْ تراد الحال الماضية؛ لأَنَّ الأَمر فظيع فأريدَ استحضاره في النفوس، وتصويره في القلوب، الثاني: أَنْ يُراد، فريقاً تقتلونهم بعد، لأَنكم تحومون حول قتلَ محمد الله "(').

دار كلام المفسرين لبيان سر العدول حول ما سبق من (حكاية الحال الماضية، وتصوير استمراريتهم على ذلك) تنبيها على أن الجحود صار طبيعة تأصلت فيهم، وامتدت في عقبهم، فالمخاطبون لم ينتهوا عن عادتهم القبيحة في قتل أنبياءهم، وأضاف بعضهم: أن سر العدول هو: مشاكلة الأفعال المضارعة في فواصل الآيات قبلها، رعاية للتناسب()

لكن متابعة السياق تضيف - إلى ما سبق - تعمد مواجهتهم بالتوبيخ، والتبكيت على فظاعة جرمهم، علهم يرتدعون، فهو يتآزر مع استحضارهم بحكاية الحال الماضية، ومع دلالة المضارع على استمراره في عقبهم، ليضيف ملمحا آخر، هو: أن من لا يرعوى بالخطاب المباشر، والمواجهة بالعيوب، قد طمس على قلبه، فلا خير يتسرب إليه، ولا فائدة ترجى منه.

١ - الكشاف - ١ /١٥١ .

٢ - يراجع: السابق - الصفحة نفسها، والبحر المحيط ١/ ٢٦٩ ، وروح المعانى ١/ ٣١٨.

وللمتلقى أن يلحظ ذلك فى استفهامات إنكارية، توبيخية، تخاطبهم مباشرة، تحيط السياق، وتتآزر جميعها لكشف طبيعة غريبة، قبيحة، يواجه أصحابها بالتوبيخ، والتبكيت، وما يشعرون "أَفَتُوْمِنُونَ بِبَعْضِ الْكِتَابِ وَتَكْفُرُونَ بِبَعْضٍ الْكِتَابِ وَتَكْفُرُونَ بِبَعْضٍ "؟ " أَفَكُلَّمَا جَاءكُمْ رَسُولٌ بِمَا لاَ تَهْوَى أَنفُسُكُمُ اسْتُكْبُرْتُمْ"؟ وفي مواجهتهم بإقرارهم بعدم سفك الدماء " ثُمَّ أَقْرَرْتُمْ وَأَنتُمْ تَسَنْكُبُرْتُمْ الْأَقْوَلَ الْمَاء " ثُمَّ أَقْرَرْتُمْ وَأَنتُمْ وَأَنتُمْ مَعْرِضُونَ" وفي إعراضهم عن موجب الإقرار "ثمَّ تَوَلَّيْتُمْ إِلاَّ قَلِيلاً مِّنكُمْ وَأَنتُم مِعْرِضُونَ" وفي ضمائر الخطاب المباشر في الأفعال.

من ثم، فإن معانى التوبيخ والتبكيت المنبثة فى تضاعيف هذه الأدوات المحيطة بالسياق، تكشف لنا الغرض الأهم من العدول إلى المضارع، وأنه استحضار اليهود بالخطاب المباشر، ومواجهتهم بالتبكيت، والتوبيخ على شناعة فعلهم، ولا شك أنها أقوى دلالة على تصوير قسوة قلوبهم، وتبلد أحاسيسهم، من الإخبار عنهم فى هذا الموطن، وأشد ملاءمة للسياق.

#### الأسلوب في سباق سورة المائدة

"لَقَدْ أَخَذْنَا مِيثَاقَ بَنِي إِسْرائيلَ وَأَرْسَلْنَا إِلَيْهِمْ رُسُلاً كُلَّمَا جَاءَهُمْ رَسُلاً كُلَّمَا جَاءَهُمْ رَسُلُ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ الل

عدل البيان في سياق المائدة إلى المضارع "يَقْتُلُونَ" وكان مقتضى الظاهر أن يعبر بالماضى (قتلوا) ليوافق "كَذَّبُوا" وبين المفسرون سر العدول بما لا يخرج عما قيل في آية البقرة، وأنه لاستحضار تلك الصورة الهائلة للقتل، وللتنبيه على أن ذلك ديدنهم المستمر، فما زالوا مصرين على عادتهم القبيحة في تقتيل أنبيائهم، ولرعاية تناسب الفواصل القرآنية (').

لكن متابعة الأسلوب في موضعيه تبرز فرقا بينهما في الصياغة، وفي السياق، أما الصياغة، فقد اعتمدت في البقرة ضمائر الخطاب، في أسلوب

١ - يراجع: الكشاف - ٢/ ٥٠، والبحر المحيط ٣/ ٢٤٥، وحاشية شيخ زادة على
 البيضاوى ٢/٥/٢، والجدول في إعراب القرآن الكريم ٥ / ٤١٤.

إنشائى لعب الاستفهام الإنكارى، التوبيخى، دورا فى مواجهة المخالفين بالتبكيت "أَفْكُلَّمَا جَاءكُمْ رَسُولٌ بِمَا لاَ تَهْوَى أَنفُسنُكُمُ اسْتَكْبَرْتُمْ فَفَرِيقاً كَذَّبْتُمْ وَفَرِيقاً تَقْتُلُونْ" وفى المائدة اعْتُمِدَت ضمائر الغيبة، فى أسلوب خبرى "كُلَّمَا جَاءَهُمْ رَسُولٌ بِمَا لا تَهْوَى أَنْفُسنُهُمْ فَرِيقاً كَذَّبُوا وَفَرِيقاً خبرى "كُلَّمَا جَاءَهُمْ رَسُولٌ بِمَا لا تَهْوَى أَنْفُسنُهُمْ فَرِيقاً كَذَّبُوا وَفَرِيقاً يَقْتُلُونَ"

أما السياق، فقد ورد الأسلوب فى البقرة فى سياق يركز على تفصيل قبائح اليهود، يستحضرهم بالخطاب المباشر ليواجههم بها، دون التفات إلى جماعة الإيمان فيهم، وكأنها لم تكن، إشارة إلى انصباب الغرض على مواجهة المخاطبين – متبلدى الحس – بالتوبيخ المباشر، لكمال فظاعة الجرم.

وفى المائدة ورد الأسلوب عرضا – فى سياق يركز أساسا على توصية المؤمنين، وحثهم على الوفاء بالعقود: التى هى أحكام الدين المبلغة من رسل الله إليهم – فكان عرضا موجزا بضمائر الغيبة لنموذج (اليهود) الذى خالفها، ليحذر المؤمنون التشبه به، والتحذير مستشف من توصيتهم بالوفاء بالعقود في مطلع السورة: " يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ أَوْفُواْ بِالْعُقُودِ أُحِلَّتُ لَكُم بَهِيمَةُ الأَنْعَامِ إِلاَّ مَا يُثْلَى عَلَيْكُمْ غَيْرَ مُحِلِّي الصَيْدِ وَأَنتُمْ حُرُمٌ إِنَّ الله يَحْكُمُ مَا يُرِيدُ" [المائدة: ١] وفي هذا ما يلائم مقصودها الكلي، الذي يدور حول يُريدُ" [المائدة: ١] وفي هذا ما يلائم مقصودها الكلي، الذي يدور حول الوفاء بما هدى إليه الكتاب، ودل عليه ميثاق العقل، من توحيد الخالق، ورحمة الخلائق، شكرا لنعمه، واستدفاعا لنقمه."(')

فقد بين المولى الله المؤمنين نعمته عليهم، بالإحلال لهم من بهيمة الأنعام ما حرمه على غيرهم من اليهود، والنصارى، لعدم وفائهم بالعقود، ونقضهم المواثيق، والسياق إن كان توصية للمؤمنين، وبيانا لنعمة الله الله عليهم، إلا أن في طياته تحذيرا لهم من المخالفة، كي لا تحل عليهم اللعنة كما حلت على اليهود، والنصارى "فبما نقضهم ميثاقهم لعناهم" " ونصب "غَيْرَ

١ - نظم الدرر- البقاعي - ٢/ ٣٨٤.

مُحِلِّي الصَّيْدِ" على الحال أدل دليل على أن هذا السياق، وإن كان صريحه مذكرا بالنعمة لتشكر، فهو مشار به إلى التهديد إن كفرت، أى: أحل لكم ذلك في هذه الحال، فإن تركتموها انتفى الإحلال"(')

الغرض الأساس في سياق المائدة هو: تفصيل توصية المؤمنين بالوفاء بالعقود، وأتى حديث اليهود عرضا - بطريق الإجمال - كأنموذج اشتهر بنقضها، ليحذره المؤمنون، لذا كان تكرار الخبر بنقضهم لها، في سياق السورة: "ولقد أخذ الله ميثاق بني إسرائيل وبعثنا منهم اثنى عشر نقيبا" مذكرا المؤمنين بقبح هذا الأنموذج من جانب، ومشيرا إلى تأصل هذه الصفة فيه من جانب آخر، مما يلائم تحقيره المستشف من التعبير عنه بضمائر الغيبة، حيث أعاد الإخبار بأخذ الميثاق عليهم في آية الشاهد هنا، لزيادة التعجيب من مسارعة أكثرهم في الكفر، مؤكدا له، أي: لخبر أخذ الميثاق عليهم، تحقيقا لأمره، وتفخيما لشأنه، وساقه على وجه يرد دعواهم البنوة، والمحبة، ملتفتا مع التذكير بأول قصصهم في هذه السورة إلى أول السورة "أوْفُواْ بِالْعُقُودِ" " (\*).

وعليه، كانت صياغة العدول في المائدة في أسلوب الخبر، بضمائر الغيبة "فَرِيقاً كَذَّبُوا وَفَرِيقاً يَقْتُلُونَ" ملائمة سياق السورة، ومقام تذكير المؤمنين بمخالفة اليهود، ليحذروهم، فكما استحضر المضارع حالهم الماضية، واستمرارهم على قتل فريق من أنبيائهم، فقد لفت انتباه المؤمنين – الذين وصوا بالوفاء بالعقود – وأسلاف اليهود، وكل مخاطب بالقرآن، إلى سوء فعلهم، وشناعته، فأشار إلى توبيخهم، وتبكيتهم على فظاعة جرمهم، وأفاد أنهم أقل، وأحقر من أن يذكروا في مقام يذكر فيه المؤمنون، وسياق تذكير المؤمنين بهذا الأنموذج القبيح يؤيد هذا.

١ - يراجع: السابق - ٢ / ٣٨٥ - بتصرف .

٢ - السابق : ٢ / ١٠٥ بتصرف يسير.

كما يؤيده صياغة خبرهم بالاستئناف البيانى، ليثير تشوف النفوس لمعرفة فظاعة جرمهم، فيلائم تحقيرهم بضمائر الغيبة، مرة فى: "كُلَّمَا جَاءَهُمْ رَسُولٌ بِمَا لا تَهْوَى أَنْفُسنُهُمْ.. إلخ فالجملة شرطية، مستأنفة، وقعت جوابا عن سؤال نشأ من الإخبار بأخذ الميثاق، وإرسال الرسل، وجواب الشرط محذوف، كأنه قيل: وماذا فعلوا بالرسل؟ فقيل: كلما جاءهم رسول من أولئك الرسل بما لا تحبه أنفسهم المنهمكة فى الغى، والفساد، من الأحكام الحقة، والشرائع، عصوه، وعادوه (')

وأخرى فى جملة العدول "فريقاً كذّبوا وفريقاً يَقْتُلُونَ" فهى "جواب مستأنف عن استفسار كيفية ما أظهروه من آثار المخالفة المفهومة من الشرطية، على طريقة الإجمال، كأنه قيل: كيف فعلوا بهم؟ فقيل: فريقا منهم كذبوهم من غير أن يتعرضوا لهم بشىء من المضارّ، وفريقا آخر منهم لم يكتفوا بتكذيبهم، بل قتلوهم أيضا، وأوثر المضارع على حكاية الحال الماضية لاستحضار صورتها الهائلة، للتعجيب منها، وللتنبيه على أن ذلك ديدنهم المستمر.. وتقديم فريقا فى الموضعين للاهتمام به، وتشويق السامع"().

من ثم تكشفت ملاءمة كل أسلوب لسياقه، ومقامه، وغرض الكلام، بما ينفى التكرار، فحينما كان الغرض الأساس فى البقرة عرض قبائح اليهود، وأفظعها استمرارهم فى تقتيل فريق من أنبيائهم، فصل أحوالهم، واستحضرهم موبخا، ومبكتا لهم بالخطاب المباشر، دون التفات إلى فريق الإيمان فيهم، وحينما كان الغرض الأساس فى المائدة توصية المؤمنين بالوفاء بالعقود، جاء حديث اليهود عرضا، فى صياغة مجملة، لعبت ضمائر الغيبة دورا مهما فيها، لأن الغرض عرضهم – كأنموذج قبيح لنقض العقود – أمام المؤمنين، فيها، لأن الغرض عرضهم على الاستمرار فى تقتيل رسلهم بأسلوب الغيبة، وكأنهم شىء مهمل، لا يعتد به فى ركب الإنسانية.

١ - إرشاد العقل السليم - ٢ / ٩٦.

٢ - السابق - الصفحة نفسها.

فى ضوء هذا يستشعر المتلقى سر ترك الإشارة إلى استكبارهم عن قبول دعوة رسلهم، وقد أشار إليها فى البقرة "اسْتَكْبَرْتُمْ" وترك الاستفهام الإنكارى التعجبى من استمرارهم على تلك الحال القبيحة" أَفَكُلَّمَا جَاءكُمْ رَسُولٌ" كما استفهم فى البقرة، لأن المقصود إهمال هذا النموذج المنحرف، الناقض للعقود، وتخطيه إلى المؤمنين، المستوصين بالوفاء بها فى مطلع السورة.

#### سياق تفصيل إكرام فريق الإيمان وتعذيب فريق الكفر

"إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا وَيَصُدُّونَ عَن سَبِيلِ اللَّهِ وَالْمَسْجِدِ الْحَرَامِ الَّذِي جَعَلْنَاهُ لِلنَّاسِ سَوَاء الْعَاكِفُ فِيهِ وَالْبَادِ وَمَن يُرِدْ فِيهِ بِإِلْحَادٍ بِظُلْمٍ تُذَقُّهُ مِنْ عَذَابِ أَلِيمِ " [الحج: ٢٥].

ورد التعبير بالمضارع "وَيَصُدُّونَ" عقب الماضى "كَفَرُوا" فى سياق يفصل تكريم فريق الإيمان، وتعذيب فريق الكفر، بعد بيان أن أمر الحكم بين الملل يوم القيامة موكل إلى الله عَلى: "إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَالَّذِينَ هَادُوا وَالسَّابِئِينَ وَالنَّصَارَى وَالْمَجُوسَ وَالَّذِينَ أَشْرَكُوا إِنَّ اللَّهَ يَفْصِلُ بَيْنَهُمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ إِنَّ اللَّهَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدٌ" [الحج: ١٧]().

فقد بين خضوع جميع الكائنات سجودا لخالقها بالفطرة السوية، وأن هناك من انحرف عنها فحق عليه العذاب، في قوله هنا: "أَلَمْ تَرَ أَنَّ اللَّهَ يَسْجُدُ لَهُ مَن فِي الْأَرْضِ وَالشَّمْسُ وَالْقَمَرُ وَالنَّجُومُ وَالْقِبَالُ وَالشَّجُرُ وَالدَّوَابُ وَكَثِيرٌ مِّنَ النَّاسِ وَكَثِيرٌ حَقَّ عَلَيْهِ وَالنَّجُومُ وَالْجِبَالُ وَالشَّجَرُ وَالدَّوَابُ وَكَثِيرٌ مِّنَ النَّاسِ وَكَثِيرٌ حَقَّ عَلَيْهِ وَالنَّجُومُ وَالْجِبَالُ وَالشَّبَحُرُ وَالدَّوَابُ وَكَثِيرٌ مِّنَ النَّاسِ وَكَثِيرٌ حَقَّ عَلَيْهِ الْعَذَابُ وَمَن يُهِنِ اللَّهُ فَمَا لَهُ مِن مُكْرِمٍ إِنَّ اللَّهَ يَفْعَلُ مَا يَشَاعُ [الحج: ١٨] الْعَذَابُ وَمَن يُهِنِ اللَّهُ فَمَا لَهُ مِن مُكْرِمٍ إِنَّ اللَّهَ يَفْعَلُ مَا يَشَاعُ [الحج: ١٨] "تنبيها من رؤية القلب، وهذه آية إعلام بتسليم المخلوقات جميعها لله، كما ذكر فيها جميع ما عبد الناس". (١)

١ - التحرير والتنوير - ٧ / ٢٢٣.

٢ - يراجع: السابق - ٧ / ٢٣١.

ثم جاء قوله: "هَذَانِ خَصْمَانِ اخْتَصَمُوا فِي رَبِّهِمْ" إجابة عن سؤال مقدر بالاستئناف البياني، لتهويل حال استمرار الكافرين على صدهم عن سبيل الله "فقوله: " وَكَثِيرٌ حَقَّ عَلَيْهِ الْعَذَابُ " يثير سؤال من يسأل عن بعض تفصيل صفة العذاب، الذي حق على كثير من الناس، الذين لم يسجدوا لله في فجاءت هذه الجملة لتفصيل ذلك، فهي استئناف بياني، واسم الإشارة المثنى في قوله: "هَذَانِ خَصْمَانِ اخْتَصَمُوا فِي رَبِّهِمْ" يشير إلى ما يقتضيه قوله: " وَكَثِيرٌ مِّنَ النَّاسِ وَكَثِيرٌ حَقَّ عَلَيْهِ الْعَذَابُ" من انقسام المذكورين إلى فريقين: أهل توحيد، وأهل شرك، واسم الإشارة القريب قد جسّد الفريقين، وجعلهما بمنزلة ما يشاهد بالعين" (').

فى هذا السياق ورد العدول إلى المضارع فأفاد استمرار أجيال الكافرين على صدهم عن سبيل الله، والمسجد الحرام، أما حدث كفرهم فثابت، كأنما صار لهم سجية، وطبعا، فقال: " "وَيَصُدُّونَ" للدلالة على تكرر ذلك منهم، وأنه دأبهم، سواء فيه أهل مكة، وغيرهم، لأن البقية ظاهروهم على ذلك الصد، ووافقوهم، أما صيغة الماضى فى قوله: "إنَّ الَّذِينَ كَفَرُوْا" فلأن ذلك الفعل صار كاللقب لهم، مثل قوله: "إنَّ اللهَ يُدْخِلُ الَّذِينَ آمَنُوْا" ... "(١).

وقد أشار أغلب المفسرين، والبلاغيين إلى لمحات تستشف من التعبير بالمضارع، تؤصل الستمرار الكافرين على حال صدهم هذا، منها:

أن زمن الفعل فى سياقه هذا لا يراد به الحال، أو الاستقبال، بل المراد به الاستمرار، ليعكس عنادا طمس نور التوحيد فى قلوبهم، يلائم تهويل استمرار صدهم عن سبيل الله، كما "يقال: فلان يُحسن إلى الفقراء، ويعين الضعفاء، فلا يراد به حال، ولا استقبال، وإنما يراد استمرار وجود الإحسان منه في جميع أزمنته، وأوقاته، فكأنه قيل: إن الذين كفروا من شأنهم الصد عن

١- التحرير والتنوير - ٧ / ٢٢٨.

٢ - السابق - ٧ / ٢٣٦.

= المجلد الأول من العدد التاسع والعشرين لحولية كلية الدراسات الإسلامية والعربية للبنات - بالإسكندرية =

— أثر السياق في إنتاج الدلالة البلاغية ((العدول عن الماضي إلى المضارع، وعكسه في الذكر الحكيم- نموذجاً -)) —

سبيل الله، ونظيره قوله: "الَّذِينَ آمَنُوا وَتَطْمَئِنُ قُلُوبُهُمْ بِذِكْرِ اللَّهِ" [الرعد: ٢٨] (١).

وأن فى التعبير به تقريرا لتجدد صدهم عن سبيل الله، وإشعارا بالتكثير لا يتأتى فى التعبير بالماضى "والحكمة في هذا أن الكفر لما كان من شأنه إذا حصل أن يستمر حكمه، عبر بالماضى ليفيد ذلك، مع كونه نافياً أنه قد مضى عليه زمان، ولا كذلك الصد عن سبيل الله، فإن حكمه إنما ثبت حال حصوله، مع أن في الفعل المستقبل إشعاراً بالتكثير، فيُشعر قوله: "وَيَصُدُّوْنَ" أنهم في كل وقت بصدد ذلك، ولو قال: صدوا لأشعر بانقطاع صدهم"(١).

أفاد التعبير بالمضارع أن الصد عن سبيل الله على صار بمعنى الصفة اللازمة لهم، واللقب لا يفارقهم، ولا يفارقونه "وإذا كان ذلك معنى الكلام لم يكن إلا بلفظ الاسم، أو الاستقبال، ولا يكون بلفظ الماضي، وإذا كان ذلك، فمعنى الكلام: إن الذين كفروا من صفتهم الصد عن سبيل الله" (٣).

وقيل: إنه "مضارع أريد به الماضى، عطفا على "الذين كفروا" وقيل: هو على إضمار مبتدأ: أي: وهم يصدون"(')

من ثم حسن عطفه على الماضى "الَّذِينَ كَفَرُوْا" لإِفادته المقابلة بين استمرار انحرافهم بتجدد صدهم عن سبيل الله، وعن المسجد الحرام، وبين استمرار اعتدال المؤمنين، وطمأنينة قلوبهم بذكر الله بتجدد استقامتهم على التوحيد، في قوله: "الَّذِينَ آمَنُوا وَتَطْمَئِنُ قُلُوبُهُمْ بِذِكْرِ اللهِ الرَعد: ٢٨] (").

١ - مفاتيح الغيب - ٢١٦ / ٢١٦

٢ - مفاتيح الغيب ٢١٦/٢٣.

٣ – جامع البيان ١٣٨/١٧.

٤ - البحر المحيط ٣٣٦/٦.

٥ - يرااجع: المحرر الوجيز - ٤ /١١٥ .

وسياق السورة يركز على هذه المقابلة، فيؤكد إشارة المضارع إلى إهانتهم في مقابل تكريم المؤمنين، ترى ذلك في أسلوبي احتباك يشيران إلى تمام قدرته على على تكريم الساجدين، المنقادين له، وإهانة المنحرفين المستمرين على الصد عن سبيله، في قوله: والله تر أن الله يَسْجُدُ لَهُ مَن فِي السَّمَاوَاتِ وَمَن فِي الْأَرْضِ. إلى قوله: وكَثِيرٌ مِّنَ النَّاسِ مَن فِي السَّمَاوَاتِ وَمَن فِي الْأَرْضِ. إلى قوله: " وكثيرٌ مِّنَ النَّاسِ وَكثيرٌ حَقَّ عَلَيْهِ الْعَذَابُ" حيث ذكر السجود في الأول دون الثاني، وذكر العذاب في الثاني دون الأول، وفي قوله: " وَمَن يُهِنِ الله فَمَا لَهُ مِن مُكْرِمٍ" حيث ذكر ما لفريق المستمرين على الصد عن سبيله من إهانة، وسكت عن ما لفريق الساجدين المنقادين له هي من تكريم" (').

كما تراه فى صياغة مشهد من مشاهد تكريم المؤمنين - فى خضم سياق عذاب الكافرين - يؤكد دخولهم الجنة، بإسناد الفعل إلى اسم الله الأعظم" إِنَّ اللَّهَ يُدْخِلُ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِن تَحْتِهَا الْأَنْهَارُ يُحَلَّوْنَ فِيهَا مِنْ أَسَاوِرَ مِن ذَهَبٍ وَلُوْلُواً وَلِبَاسُهُمْ فِيهَا حَرِيرٌ [الحج: ٣٣] فهو الذى يدخلهم الجنة بذاته على، وفيه من تكريم المؤمنين ما فيه من إذلال الكافرين، وإهانتهم.

كأنما يعمد البيان إلى مشهد تكريم المؤمنين بقصد إيلام الكافرين - نفسيا ومعنويا - حين يتقلبون فى أنواع العذاب المادى "فَالَّذِينَ كَفَرُوا فُطِّعَتْ لَهُمْ ثِيَابٌ مِّن نَّارٍ يُصَبُّ مِن فَوْقِ رُوُوسِهِمُ الْحَمِيمُ \* يُصْهَرُ بِهِ فَطِّعَتْ لَهُمْ ثِيَابٌ مِّن نَّارٍ يُصَبُّ مِن فَوْقِ رُوُوسِهِمُ الْحَمِيمُ \* يُصْهَرُ بِهِ مَا فَي بُطُونِهِمْ وَالْجُلُودُ \* وَلَهُم مَقَامِعُ مِنْ حَدِيدٍ \* [الحج: ١٩ - مَا فِي بُطُونِهِمْ وَالْجُلُودُ \* وَلَهُم مَقَامِعُ مِنْ حَدِيدٍ \* [الحج: ١٩ - الخ: الفي في خضم هذا العذاب أتى تكريم المؤمنين ليضيف لهم عذابا

١ - يراجع: نظم الدرر - ١٣ /٢٧ - بتصرف.

المجلد الأول من العدد التاسع والعشرين لحولية كلية الدراسات الإسلامية والعربية للبنات - بالإسكندرية
 أثر السياق في إنتاج الدلالة البلاغية ((العدول عن الماضي إلى المضارع، وعكسه في الذكر الحكيم- نموذجاً -))

معنويا، هو أقسى، وأفظع على أنفسهم من العذاب المادى، وكثيرا ما تجد تلك الصياغة في سياقات عذاب الكافرين(')

وأخيرا، جاءت صياغة المضارع فى هذا السياق كأنها شرط فى كفرهم ما استمروا عليه، لتفيد رحمة الله بهم، ترغيبا لهم فى صراط الحميد، الذى هدى إليه المؤمنون من جانب، وترهيبا من الانحراف عنه من جانب آخر، وفيها إشارة إلى أن العبد - ولو كان كافرا - ما يزال عرضة لنفحات رحمة ربه على ما لم يغرغر " فلعله عبر بالمضارع رحمة منه لهم، ليكون كالشرط فى الكفر، فيدل على أن من ترك الصد زال عنه الكفر، وإن طال ذلك منه" (١) سياق التدليل على البعث بإحياء الأرض الموات

"وَاللَّهُ الَّذِي الرَّيَاحَ فَتُثِيرُ سَحَاباً فَسُقْنَاهُ إِلَى بِلَدٍ مَّيِّتٍ فَأَحْيَيْنَا بِهِ الْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا كَذَلِكَ النَّشُورُ" [فاطر: ٩].

ورد التعبير بالمضارع " فَتُثِيرُ سَحَاباً" عدولا عن الماضى" أَرْسَلُ الرِّيَاحَ" تدليلا على كمال القدرة الإلهية على الإعادة، وأنها أهون على الله على من الابتداء، في سياق الرد على منكرى البعث، فجاء ملائما مقصود سورة (فاطر) وسياق الرد على منكرى البعث، أما عن ملاءمته مقصود السورة الذي هو "إثبات القدرة الكاملة لله اللازم منها تمام القدرة على البعث - "فقد تجردت السورة للتعريف بالابتداءات المبرزة الاختراع، والخلق، بما يمكن لتمام القدرة، ومنها عجيب القدرة في إثارة الريح للسحاب، وتجددها بتجدد دواعيها "فتثير سحابا"(")

١ - يراجع: الكشاف - ٣ / ٢١٨ والنظم الترتيبي لصفات فلاح المؤمنين في المعقد الأول من سورة (المؤمنون) - ص ١١٥٢، ١١٥٣ - للباحث - حولية قطاع كليات اللغة العربية -عدد٤ - ٢٠٠٩.

٢ - نظم الدرر - ٥ / ١٤٥ والطراز للعلوى - ٢٦٨ وإرشاد العقل السليم ٤/ ٢٠ والكشاف ٤/٤٤.

٣ - نظم الدرر - ١٦/ ١و ٥ - بتصرف يسير.

وهذه الصورة العجيبة - التى صورها المضارع - ترتبط بسياق الدلالة على الإيجاد من العدم فى الماضى أرْسَلَ الرِّيَاحَ وهى صورة حسية، يستحضرها البيان أمام المتلقى دليلا على قدرته ه على البعث، استحضارا للحال الماضية، واستمرارية فعل إثارة الرياح للسحاب (')

وعن ملاءمته لسياق الكلام، فالمخاطبون بها منكرون للبعث، لا يؤمنون إلا بالمحسوس، لذا ناسب حالهم التعبير بالمضارع، استحضارا لتلك الصورة العجيبة، وإبرازا لتجدد فعل إثارة الرياح للسحاب، بإحداثها تلك الخاصية بيانا لكمال القدرة، لذا أسند إليها فعل الإثارة "لتحكى الحال التي تقع فيها، وتستحضر تلك الصورة البديعة الدالة على القدرة الربانية، وهكذا يفعلون بكل فعل فيه نوع تمييز، وخصوصية، بحال تستغرب، أو تهم المخاطب "(١)

وجاء عطف المضارع " فَتُثِيرُ على الماضى "أَرْسَلَ" مقويا استحضار الصورة الماضية، لأن إثارة الرياح للسحاب أثر من آثار إرسالها، المعبر عنه بالماضى، مسندا إلى الله على مؤكدا بالقصر فى تقديم المسند إليه "وَاللَّهُ الَّذِي أَرْسَلَ الرِّيَاحَ " ثم عطف عليه فعل إثارة الرياح للسحاب، عدولا إلى المضارع " فَتُثِيرُ سَكَاباً بالمخالفة فى الإسناد، فكان فاعل الإرسال الضمير العائد إلى الني وفاعل الإثارة "الرِّياحَ" ليلائم التدليل على كمال القدرة الإلهية، وحال منكرى البعث، الذين لا يؤمنون إلا بالصورة الحسية، فاستحضرها المضارع بهذه الخاصية "والمعنى: الله الذى أحدث الرياح لأجل هذه الخاصية، التي ترى الآن "(")

وقد أحدثت مخالفة الإسناد فى الفعلين "أَرْسَلَ" و"تُثِيرُ" تقابلا بين صورتين: صورة البعث، وهى غيبية، ينكرها المنكرون، وصورة إثارة الرياح للسحاب، وهى حسية لا ينكرها أحد، لذا جاءت تدليلا على إمكانية الأولى،

١ - السابق - ١٦ / ١٦.

<sup>(</sup>٢) الجامع لأحكام القرآن: ١٤/٧٢. وإرشاد العقل السليم - ١/٤٧٤.

٣ - تفسير البيضاوي - ٢ / ٢٦٨.

وتقريبا لصورة البعث للمنكرين، فكان العدول إلى المضارع – بما فيه من استمرار حدث الإثارة بهذه الخاصية – مقويا صورة البعث، ومؤكدا زيغ المنكرين له عن الحق الواضح، فالصورة الحسية تتكرر أمامهم، ولا تسترعى أفكارهم.

وجاء التعبير بالسحاب في قوله: "فَتُثِيرُ سَحَاباً" على حقيقته، أما الضمير العائد إليه في الالتفات بإسناد فعلى سوقه إلى البلد الميت، وإحياء الأرض به، إلى الله على قوله: "فَسُقْنَاهُ إِلَى بَلَدٍ مَّيِّتٍ فَأَحْيَيْنَا بِهِ الْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا" فعلى المجاز المرسل لعلاقة السببية، لأن الذي يساق إلى البلد الميت، والذي تحيا به الأرض حقيقة هو المطر، وليس السحاب، وفي هذا المجاز خيال لطيف، لتصويره رحلة إلى الماضي، لاءمت استحضار الحال العجيبة الماضية.

كما نبه إلى عظمة القدرة الإلهية فى تصريف هذه الحال حين التفت من الغيبة فى: "أرسل" إلى التكلم بنون العظمة فى : "قَسنُقْنَاهُ " و "أَحْيَيْنَا " لأن "سوق السحاب إلى البلد الميت، وإحياء الأرض الميتة به، لما كانا من الدلائل على القدرة الباهرة قيل: " : " فَسنُقْنَاهُ " و " أَحْيَيْنَا " عدولاً بهما عن لفظ الغيبة إلى ما هو أدخل فى الاختصاص، وأدل عليه "(۱)

وقد كونت الأفعال "أَرْسَلَ- فَتُثِيرُ- "فَسَفْنَاهُ- أَحْيَيْنَا" صورة المشبه وجاء المضارع المعبر عن الصورة الحسية "فَتْثِيرُ سَحَابَاً" وسطاً بين "أَرْسَلَ" و"فَسَفْنَاهُ" و"أَحْيَيْنَا" فكان إشارة إلى أن إثارة الرياح للسحاب بهذه الخاصية موصولة بعجيب قدرته على البعث، كما تجلى تمام القدرة الإلهية في صياغة المشبه على درجات، وظف كل فعل لبيان درجة منها.

١ - الجامع لأحكام القرآن: ١ ٣٢٧/١.

فلما "كان المراد الإيجاد من العدم عبر بالماضي مسنداً إليه ها لأنه الفاعل الحقيقي، فقال: "أَرْسَلَ الرِّيَاحَ" أي: أوجدها من العدم مضطربة، فيها أهلية الاضطراب، والسير، ليصرّفها كيف يشاء"(١)

ولما كان المراد اللفت إلى قِصَر نظر منكرى البعث عند الصورة الحسية عدل إلى المضارع، وأسند الفعل إلى الرياح، لأنها السبب، ولأن إثارتها تتجدد أمامهم، تدل بوضوح على تمام القدرة ،فاستحضرها حكاية للحال الماضية.

ولما كان تمام القدرة الإلهية في سوق السحاب إلى البلد الميت، وإحياء الأرض به، التفت من الغيبة إلى التكلم، فقال: "فَسنُقْنَاهُ" و"أَحْييَنْا" معبرا بنون العظمة، والغرض تقريب صورة البعث لأذهان منكريه، فكان الالتفات تكميلا لصورة المشبه، وأنه كما تحيا الأرض الموات بهذه الصورة الحسية، موصولة بقدرة الله عن فكذلك إحياء الأموات، وإسناد الفعلين "إلى نون العظمة، المنبىء عن اختصاصهما به الله الما فيهما من مزيد الصنع، ولتكميل المماثلة بين إحياء الأرض وبين البعث، الذي شبه به بقوله: "كَذَلِكَ النُّشُورُ" أي: مثل ذلك الإحياء الذي تشاهدونه إحياء الأموات، في صحة المقدورية، وسهولة التأتى، من غير تفاوت بينهما أصلا، سوى الإلف في الأول، دون الثاني، أو في الكيفية"()

من ثم فإن معالجة أسلوب العدول بعيدا عن سياقه، أو مبتورا من صورة التشبيه تنأى به عن الغرض، وهو التدليل على البعث بالصورة الحسية، التى استحضرها المضارع بحكاية الحال الماضية، فكانت ملائمة له، لأنها جزء من التشبيه تعاون مع غيره لتجلية هذا الغرض.

#### سياق مدح المؤمنين بتعظيم شعائر الله

١ - نظم الدرر: ١٦/١٦.

٢٠ - إرشاد العقل السليم - ٤ / ٥٧٥ وروح المعانى ٢٢ / ١٧٢ وتفسير الشعراوى ٢٠ /
 ٢٤١ /

المجلد الأول من العدد التاسع والعشرين لحولية كلية الدراسات الإسلامية والعربية للبنات - بالإسكندرية
 أثر السياق في إنتاج الدلالة البلاغية ((العدول عن الماضي إلى المضارع، وعكسه في الذكر الحكيم- نموذجاً -))

"حُنَفَاءَ لِلَّهِ غَيْرَ مُشْرِكِينَ بِهِ وَمَنْ يُشْرِكْ بِاللَّهِ فَكَأَنَّمَا خَرَّ مِنَ السَّمَاءِ فَتَخْطَفُهُ الطَّيْرُ أَوْ تَهُوِي بِهِ الرِّيحُ فِي مَكَانٍ سَجِيقٍ" [الحج: ٣١].

ورد المضارع " فَتَخْطَفُهُ- تَهْوِي " عدولا عن الماضى "خَرَ" فكان تصويرا لعاقبة الشرك، بغرض إظهار قبحه، في سياق ممتد يمدح المؤمنين بتعظيم حرمات الله على وبالثبات على الحنيفية، لذا أمرهم باجتناب ما ينافيها بقوله: فَاجْتَنِبُوا الرِّجْسَ مِنَ الْأَوْتَانِ وَاجْتَنِبُوا قَوْلَ الزُّورِ" [٣٠] خروجا بالأمر عن حقيقته لغرض إلهاب مشاعرهم، وتهييجها، كي يثبتوا عليها، ثم أثبتها لهم، ونفي الشرك عنهم "حُنَفَاعَ لِلَّهِ غَيْرَ مُشْرِكِينَ بِهِ"

يبدأ السياق من التذكير بدعائم الحنيفية، مُهِّدَ لإرسائها على يد إبراهيم السَيْخِ: "وَإِذْ بَوَّأْنَا لِإِبْرَاهِيمَ مَكَانَ الْبَيْتِ أَن لَا تُشْرِكْ بِي شَيْئاً وَطَهِّرْ بَيْتِيَ لِلطَّائِفِينَ وَالْقَائِمِينَ وَالرُّكَعِ السَّجُودِ" [٢٦] وأمر الله عَلَى له أن يؤذن في الناس بالحج: "وَأَذِّن فِي النَّاسِ بِالْحَجِّ يَأْتُوكَ رِجَالاً وَعَلَى كُلِّ ضَامِرٍ الناس بالحج: "وَأَذِّن فِي النَّاسِ بِالْحَجِّ يَأْتُوكَ رِجَالاً وَعَلَى كُلِّ ضَامِرٍ الناسِ بالْحَجِّ يَأْتُوكَ رِجَالاً وَعَلَى كُلِّ ضَامِرٍ يَأْتِينَ مِن كُلِّ فَجِ عَمِيقٍ" [٢٧] ويستمر إلى أن يأمر المؤمنين باجتناب ما ينافيها، فألهب مشاعرهم للثبات عليها، ثم أثبتها لهم، ونفى الشرك عنهم، وفى قوله: "الرّجس مِنَ الْأَوْتَانِ" تجريد يصور قبح الشرك، حيث "جُرِّد من الرجس شَيْءٌ يسمى وثنا، وهو هو، والجهة الجامعة تنفير النفس" (').

جاء العدول إلى المضارع في هذا السياق في صورة تشبيهية: "فَكَأَنَّمَا خَرَّ مِنَ السَّمَاءِ فَتَخْطَفُهُ الطَّيْرُ أَوْ تَهُوي بِهِ الرِّيحُ فِي مَكَانٍ سَكِيقٍ" - فكان تصويرا لقبح الانحراف عن ملة إبراهيم السَّيِّ وتعميقا لمدح المؤمنين بالثبات عليها، فكان تعظيما للإيمان، وتفظيعا لقبح الشرك.

كما كان التشبيه عرضا مفصلاً نفس المشرك - قد توزعتها الأهواء والضلالات - فأفاد هذا التشتت، والانحراف العقدى، مقابلا باطمئنان نفوس المؤمنين المأمورين باجتناب الرجس من الأوثان، واجتناب قول الزور، إلهابا،

١ - حاشية الطيبي - ٧ / ١٧٠.

المجلد الأول من العدد التاسع والعشرين لحولية كلية الدراسات الإسلامية والعربية للبنات - بالإسكندرية
 أثر السياق في إنتاج الدلالة البلاغية ((العدول عن الماضي إلى المضارع، وعكسه في الذكر الحكيم- نموذجاً -))

وتهييجا لنفوسهم للثبات على الحنيفية، وتنفيرا من نموذج الشرك المنحرف عنها، ويؤيده أن "معنى" حُنَفًا عَ" مستقيمين، أو مائلين إلى الحق، بحسب أن لفظة الحَنَف من الأضداد، تقع على الاستقامة، وتقع على الميل" (')

تركز كلام المفسرين على دور التشبيه فى تصوير حال هلاك المشرك، دون ذكر لدور المضارع فيه، فقيل: إنه من التشبيه المركب، بأن صور حال هلاكه بصورة حال من خر من السماء، فاختطفته الطير، فتفرق مزعا فى حواصلها، أو عصفت به الريح حتى هوت به فى بعض المطارح البعيدة، وقيل: إنه من المفرق، بأن شبه الإيمان بالسماء، والشرك بالحضيض الذى يهوى إليه، اعتمادا على تشبيه الأهواء المردية التى تتوزع أفكاره بالطير المتخطفة، وتشبيه الشيطان الذى يطوح به فى وديان الضلالات، بالريح التى تقذف به فى الوديان السحيقة (١)

وعلى الرغم من هذا، فإن التعبير بالمضارع قد حول مسار الأحداث، فأفاد استحضار حال المشرك بالصورة التشبيهية، فهو جزء من مكوناتها، له دوره فى تفظيع صورة هلاك المشرك نفسيا، صوَّره يحيا تشتتا نفسيا، وتخبطا فكريا، فى صورتيه السابقتين، ولا منقذ له إلا الارتفاع عن حضيض الشرك إلى سماء الإيمان، استحضار هذه الصورة أمام المخاطبين يلائم غرض الكلام، ويلائم سياق حث المؤمنين للثبات على الحنيفية، المنافية للإشراك، لأن "جملة الوَمَنْ يُشْرِكْ بِاللهِ" مبتدأة مؤكدة لما قبلها من الاجتناب عن الإشراك، فى قوله: "فَاجْتَنبُوا الرِّجْسَ" كما أن التعبير بالاسم الجليل "وَمَنْ يُشْرِكْ يُسْرِكْ بِاللهِ" (")

١ - المحرر الوجيز - ٤/ ١٢٠.

۲ - يراجع: الكشاف ٤/ ١٩١ والبحر المحيط ٦ /٣٤٠ وروح المعانى ١١/ ٩١٩ وحاشية شيخ زادة ٣/ ٣٨٢ والتحرير والتنوير ١١/ ٤٥٢ والشعراوى ١١/ ٥١٠ .

٣ - إرشاد العقل السليم - ٤/ ٢٤ - بتصرف.

وجاء تصوير هلاك المشرك على درجات، صورتها الأفعال، صيغت أولى درجاته فى صورة الماضى "خَرَ" مسندا إلى الضمير العائد على المشرك، فأفادت انتهاء حدث سقوطه، وأنه كان من عُلوً، والأهم منه أنه سمع لسقوطه صوت كخرير الماء، وإلا كان التعبير ب (سقط) فمعنى "خَرَ" سقط سقوطاً يُسمعُ منه خرير، والخريرُ يقال لصوت الماء، والريح، وغيرِ ذلك مما يسقط من علو "(۱).

فإسناد الفعل إلى ضمير المشرك يوحى باختياره الشرك لنفسه، فسقط من علو ضياء الإيمان إلى حضيض ظلام الشرك، كأنما اختار هلاكه بصورة السقوط هذه، لأن الفعل "خَرَّ" يعتد فيه بصوت السقوط، فيوحى بأنه لا يملك دفع ضر، أو عذاب عن نفسه، مما له دور فى تفظيع الصورة، كما يوحى باسرعة الحركة مع عُنفها، وتعاقب خطواتها، وفى المنظر سرعة الاختفاء "(°).

ثم عدل إلى المضارع" فَتَخْطَفُهُ الطّيْرُ أَوْ تَهْوِي بِهِ الرِّيحُ" اليسلمه إلى صورتين من الهلاك، وكلتيهما تلائم غرض إظهار قبح هذا النموذج المنحرف عن الحنيفية، وتفظيع صورته أمام المؤمنين الثابتين عليها، مما يجعل دلالة المضارع على استحضار حال المشرك هذه ملائمة غرض الكلام، كما يدعو إليها السياق، خاصة أن "أَوْ" – عند أغلبهم – للتخيير.

من ثم، يكون عطف الصورتين "فَتَخْطَفُهُ الطَّيْرُ أَوْ تَهْوِي بِهِ الرِّيحُ" على الماضى "خَرَ" مقويا لإظهار كمال قبح صورة المشرك، استحضارا لحاله العجيبة أمام المخاطبين، للتعجيب منها "والذي عليه ظاهر الكلام أن "أو" للتخيير، وهو المختار، لأن المشبه هو المشرك، والمشبه به من خر من السماء، ثم هذا المخرور منها بين حالين: إما أن تخطفه الطير، أو تهوى به الريح، وعطف "أوْ تَهْوِي بِهِ" على " "تَخْطَفُهُ" وهو عطف على "نَحْرَ" قال أبو البقاء: "خَرَّ" بمعنى: يخرّ، ولذلك عطف عليه "فتخطفه"

٢ - المفردات في غريب القرآن . ١٤٤

ه - في ظلال القرآن ٩٠/١٧.

- المجلد الأول من العدد التاسع والعشرين لحولية كلية الدراسات الإسلامية والعربية للبنات بالإسكندرية
- أثر السياق في إنتاج الدلالة البلاغية ((العدول عن الماضي إلى المضارع، وعكسه في الذكر الحكيم- نموذجاً -))

وقلت: في إيثار المضارع إشعار باستحضار تلك الحال العجيبة في مشاهد المخاطب، تعجيبا له"(')

\*\*\*\*\*

۱ - حاشية الطيبي - ۷/ ۱۷۲ .

- أثر السياق في إنتاج الدلالة البلاغية ((العدول عن الماضي إلى المضارع، وعكسه في الذكر الحكيم- نموذجاً -))

#### المبحث الثاني: العدول إلى الماضي

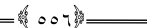
ورد العدول إلى الماضى فى البيان القرآنى كثيرا فى تصوير مشاهد القيامة، لغرضين: أحدهما: ترهيب الكافرين ليرتدعوا عن غيهم، والآخر: ترغيب المؤمنين لتطمئن نفوسهم بما وعدهم الله على فيزدادوا إقبالا على الطاعات، يعدل إلى الماضى – فى صياغة المشاهد التى لم تحدث – لينقل لنا الصورة المستقبلة كأنها وقعت وتحققت، يراها المقصر فتنمى فى نفسه جانب الخوف من العقاب، ويراها المؤمن فيزداد إيمانا، ورغبة فى عطاء ربه على الخوف من العقاب، ويراها المؤمن فيزداد إيمانا، ورغبة فى عطاء ربه على الحورة المستقبلة كأنها وقعت في في في في على المؤمن فيزداد إلى المؤمن في المؤمن فيزداد إلى المؤمن في المؤمن في المؤمن فيزداد إلى المؤمن في المؤمن في

والملاحظ أنه أكثر ما يرد العدول إلى الماضى في عرض مشاهد القيامة ردا على المشركين، ومنكرى البعث، وتدليلا على بيان قدرته على الإعادة، وأنها أهون من البدأ، وكثيرا ما يرد في صورة مفردة (فعل واحد، أو اثنين) وأحيانا تغص بالأفعال الماضية لوحة كاملة، مشكلة عمد البيان فيها، عارضة أغلب مشاهد القيامة متتابعة، منها: تلك التي في سورة (ق) وفي خاتمة سورة (الزمر) لنبدأ بنماذج للعدول إلى الماضي في صورة مفردة، ثم نثني بالعدول في صورة اللوحة المتكاملة، التي تتابع فيها الأفعال تتابعا شديدا، وملاءمة كل لسياقه، وغرض الكلام.

#### أولا: العدول إلى الماضي في صورة مفردة

وقد صور هذا الأسلوب مشاهد القيامة فى سياقات، أبرزها: تسلية رسول الله وتصبيره على إيذاء قومه، والرد على المشركين، ومنكرى البعث بتحقق عذابهم بتحقق ما أنكروه، ولتعدد صور العدول تبعا لتعدد صور الرد عليهم، اختيرت عدة صور تبرز ذلك إحداها: لتصوير فزع الخلائق من آثار النفخ فى الصور، وأخرى لتصوير وقوع القول على المشركين بظلمهم، وثالثة لتصوير وجوههم الكريمة قد كبت فى النار، ورابعة لتصوير حشرهم أذلاء، وخامسة لتصوير عرضهم صفا أمام رب محمد ورب الأرباب.

صورة فزع من في السماوات ومن في الأرض



المجلد الأول من العدد التاسع والعشرين لحولية كلية الدراسات الإسلامية والعربية للبنات - بالإسكندرية
 أثر السياق في إنتاج الدلالة البلاغية ((العدول عن الماضي إلى المضارع، وعكسه في الذكر الحكيم- نموذجاً -))

وَيَوْمَ يُنفَخُ فِي الصُّورِ فَفَرْعَ مَن فِي السَّمَاوَاتِ وَمَن فِي الْأَرْضِ إِلَّا مَن شَاء اللَّهُ وَكُلُّ أَتَوْهُ دَاخِرِينَ [النمل: ٨٧]

عدل البيان إلى الماضى "فَزِعَ" وكان مقتضى الظاهر أن يعبر بالمضارع (يفزع) ليتسق مع ما قبله" يُنْفَخُ" وقد ورد هذا في سياق ممتد تلاء م وغرضى السورة، والكلام، كما ورد في موضعين: أحدهما: قبله في قوله: "وَوَقَعَ الْقَوْلُ عَلَيْهِم بِمَا ظُلَمُوا" والآخر: بعده في قوله: " وَمَن جَاء بِالسَيِّنَةِ فَكُبَّتْ وُجُوهُمْ فِي النَّارِ هَلْ تُجْزَوْنَ إِلَّا مَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ بِالسَيِّنَةِ فَكُبَّتْ وُجُوهُمْ فِي النَّارِ هَلْ تُجْزَوْنَ إِلَّا مَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ (النمل: ٩٠) فكان في كل موضع تصويرا لمشهد من مشاهد القيامة التي لم تحدث، مؤكدا حدوثه باستحضار الصورة المستقبلة، مما له دور في غرض الكلام (تسلية الرسول على وتفظيع عذاب المشركين، ومنكري البعث).

جاء أسلوب العدول ملائما مقصود سورة (النمل) فمن أغراضها "بشارة المؤمنين، ونذارة الكافرين بيوم اجتماع الأولين، والآخرين، وتسلية الرسول بإنجاز وعده الله بالنصر، ووعيد من حادوا عن هدى الكتاب بالعذاب"(').

أما عن ملاءمته غرض الكلام، فالأسلوب - بصوره الثلاث - وعيد لمن حاد عن هدى القرآن، ووعد لرسول الله النصر، وتسلية له، يعرض السياق موقف بعض الأمم من أنبيائهم، مختتما بهلاك المكذبين منهم، ونجاة المؤمنين "فَأَنجَيْنَاهُ وَأَهْلَهُ إِلَّا امْرَأَتَهُ قَدَّرْنَاهَا مِنَ الْغَابِرِينَ \* وَأَمْطَرْنَا عَلَيْهِم مَّطَراً فَسَاء مَطَرُ الْمُنذَرِينَ" يتلوه أمره الله المي المعالى على عباده المصطفين "قُلِ الْحَمْدُ لِلَّهِ وَسَلَامٌ عَلَى عباده المضافين "قُلِ الْحَمْدُ لِلَّهِ وَالنبيه على المنهجين النبي الله المنافقي" وأن يستفهم من المشركين - إجمالا - عن أي المنهجين خير؟ موهما خيرية بينهما، بغرض الإلجاء، والإلزام، والتنبيه على الخطأ، والتهكم بهم، والتبكيت، فقال: "آللَّهُ خَيْرٌ أَمًا يُشْرِكُونَ" (١).

١ - يراجع: نظم الدرر - ١٢١ / ١٢١ ، ٢٢٩ - بتصرف.

 $<sup>\</sup>gamma = 1$  الكشاف  $\gamma = 1$   $\gamma = 1$  والتحرير والتنوير  $\gamma = 1$ 

ثم فصل ذلك فى استفهامات تقريرية، متتالية، مشوبة بالتوبيخ، تعدد المنافع والخيرات، التى هى آثار رحمة الله على فاستفهم عن الذى خلق السماوات والأرض، وعن الذى أنزل لهم من السماء ماء. إلخ، ليقررهم فى النهاية بأنه لا إله مع الله على وإنما هم قوم يعدلون عن هذه الحقيقة، أو يعدلون بالله على غيره "أمَّنْ خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ وَأَنزَلَ لَكُم مِّنَ السَّمَاءِ مَاء فَأَنبَتْنَا بِهِ حَدَائِقَ ذَاتَ بَهْجَةٍ مَّا كَانَ لَكُمْ أَن تُنبِتُوا شَبَحَرَهَا أَاللهُ مَّعَ الله بئن هُمْ قَوْمٌ يَعْدِلُونَ \*".

ثم قررهم بحقيقة التوحيد، مبكتا لهم على إغراضهم عنها (أَلِلَهُ مَعَ اللّهِ)، متحديا لهم الإتيان بدليل يصدق انحرافهم "قُلْ هَاتُوا بُرْهَانَكُمْ إِن كُنتُمْ صَادِقِينَ" ليخلص إلى قصر علم الغيب عليه على ونفيه عن غيره "قُل لا يعْلَمُ مَن فِي السّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ الْغَيْبَ إِلّا اللّهُ" نافيا شعورهم بوقت مبعثهم "وَمَا يَشْعُرُونَ أَيَّانَ يُبْعَثُون" ومقررا شكهم في أمر الآخرة، مضربا عنه إلى تأكيد عمايتهم عنها "بَلِ ادَّارَكَ عِلْمُهُمْ فِي الْآخِرَةِ بَلْ هُمْ فِي شَكً مَنْ هَا يَسْ عَمِونَ" ثم انتقل إلى تماديهم في إنكار البعث، منظا بَل هُم من عنه بالوعد"وقال الَّذِينَ كَفَرُوا أَنِذَا كُناً وَاباؤنا أَنِنَا لَمُخْرَجُونَ \* لَقَدْ وُعِدْنَا هَذَا نَحْنُ وَآبَاؤُنَا مِن قَبْلُ إِنْ هَذَا إِلَا اللّهُ أَسَاطيرُ الْأَوَلِينَ"

ويستمر في تبكيتهم بما يبرز غرض الكلام (وعيدهم بالعذاب، وتسلية الرسول ﴿ ) ترى ذلك في أمرهم بالسير في الأرض لينظروا عاقبة المجرمين القُلُ سِيرُوا فِي الْأَرْضِ فَانظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الْمُجْرِمِينَ الوفي نهيه عن الحزن عليهم، وأن لا تضيق نفسه بمكرهم "وَلا تَحْزَنْ عَلَيْهِمْ وَلا تَكُن فِي ضَيقٍ مِّمَا يَمْكُرُونَ " وفي أمره بالرد على استبطائهم العذاب باقتراب تحققه لهم في غزوة بدر، فعبر بالماضي "رَدِفَ" في قوله: "قُلْ عَسَى أَن يَكُونَ رَدِفَ لَكُم بَعْضُ الَّذِي تَسْتَعْجِلُونَ " لأن "عسى، ولعل، وسوف، في كلام الملوك بمنزلة الجزم بها، وعلى ذلك جرى وعد الله ﷺ وسوف، في كلام الملوك بمنزلة الجزم بها، وعلى ذلك جرى وعد الله ﷺ

ووعيده، وإيثار الماضى "رَدِفَ" على المضارع، بأن يقال: عسى أن يردفكم، لكونه أدل على تحقق الوعد، والوعيد" (').

ثم انتقل من أسلوب الإنشاء في الاستفهام، والأمر، والنهي والتي كان غرضها توبيخهم، وإلجاءهم إلى الإقرار بحقيقتي التوحيد، والبعث إلى أسلوب الخبر لتأكيد عدة حقائق، تشير إلى هاتين الحقيقتين، فكان تنويعا، وتفننا في أساليب الأداء، برز دوره في تسلية الرسول والتذكير بالآخرة، ليخلص منه إلى تصوير مشاهدها بالعدول إلى الماضي، مما يلائم غرض الكلام.

فتراه يقرر فضل الله على على الناس، مستدركا بنفى الشكر عن أكثرهم الوَإِنَّ رَبَّكَ لَذُو فَضْلٍ عَلَى الناسِ وَلَكِنَ أَكْثَرَهُمْ لَا يَشْكُرُونَ اليتلوه بتقرير علمه على المعالين المشركين، وما يعلنون الوَإِنَّ رَبَّكَ لَيعْلَمُ مَا يُعْلِنُونَ الله على عدور المشركين، وما يعلنون الوَإِنَّ رَبَّكَ لَيعْلَمُ مَا تُكِنُّ صُدُورُهُمْ وَمَا يُعْلِنُونَ الله على كونها في كتاب مبين الوَمَا مِنْ غَائِبة في السمّاء والأرض، بقصر ذلك على كونها في كتاب مبين الوَمَا مِنْ غَائِبة في السمّاء وَالأَرْضِ إِلَّا فِي كِتَابٍ مُبِينِ الله على كونها في كتاب مبين الومَا عِنْ الله على يقضى بين المختلفين من بنى إسرائيل بحكمه، بإضافة كاف الخطاب العائدة إلى الرسول المختلفين من بنى إسرائيل بحكمه، بإضافة كاف الخطاب العائدة إلى الرسول المختلفين من بنى إسرائيل بحكمه، بإضافة كاف الخطاب العائدة إلى الرسول المُغرِيثُ الْعَلِيمُ" ثم تقرير كونه على الحق المبين، من ثم أمره بالتوكل على الْمَعْ الْمُعِينُ الْمُعِينُ الْمُعِينُ الْمُعِينُ الْمُعِينُ الْمُعِينُ الْمُعِينِ الْمُعَى الْمُعَى الْحَق المبين، من ثم أمره بالتوكل على الْحَق المبين، من ثم أمره بالتوكل على الْحَق الْمُبينِ الْمُعِينُ الْمُعِينُ الْمُعِينُ الْمُعِينِ الْمُعِينِ الْمُعَى الْمُعَى الْحَق الْمُعِينُ الْمُعِينِ الْمُعِينِ الْمُعَى الْمُعَى الْمُعَى الْمُعَى الْحَقِ الْمُعِينِ الْمُعَلِينَ الْمُعَلِينُ الْمُعَلِينَ الْعَلِينَ الْمُعَلِينَ الْمُعَلِينِ الْ

ثم تابع السياق فقسم الناس إلى معرض عن الهدى، ومستجيب له، مبينا مهمة الرسول بر بقصرها على البلاغ، مؤكدا له بنفي إسماعه الموتى، ونفى إسماعه الصم، ونفى هدايته العمى، ثم قصر إسماعه على الذين يؤمنون بآيات الله بنا: "إنَّكَ لَا تُسْمِعُ الْمَوْتَى وَلَا تُسْمِعُ الصَّمَّ الدين يؤمنون بآيات الله بنا: "إنَّكَ لَا تُسْمِعُ الْمَوْتَى وَلَا تُسْمِعُ الصَّمَّ

١ - إرشاد العقل السليم - ٤ / ٢٧٨ - بتصرف يسير.

المجلد الأول من العدد التاسع والعشرين لحولية كلية الدراسات الإسلامية والعربية للبنات - بالإسكندرية

\_\_\_ أثر السياق في إنتاج الدلالة البلاغية ((العدول عن الماضي إلى المضارع، وعكسه في الذكر الحكيم- نموذجاً -)) \_\_\_

الدُّعَاء إِذَا وَلَّوْا مُدْبِرِينَ \* وَمَا أَنتَ بِهَادِي الْعُمْيِ عَن ضَلَالَتِهِمْ إِن تُسْمِعُ إِنَّا مَن يُؤْمِنُ بِآيَاتِنَا فَهُم مُسْلِمُونَ ".

## صورة وقوع القول عليهم بظلمهم

سوغ التقسيم السابق الانتقال إلى وعيد المشركين بقرب مشاهد القيامة، ومنها إخراج دابة الأرض، معبرا عنه بالماضى، وهو لم يقع، فأشعر بتحقق وقوع ما أنكروه، ولاءم غرض الكلام "وَإِذَا وَقَعَ الْقَوْلُ عَلَيْهِمْ أَخْرَجْنَا لَهُمْ دَابَّةً مِّنَ الْأَرْضِ تُكَلِّمُهُمْ" لأن جملة "وَإِذَا وَقَعَ الْقَوْلُ" معطوفة على ما قبلها عطف قصة على قصة "وَوقَعَ الْقَوْلُ عَلَيْهِم بِمَا ظَلَمُوا" الماضى مستعمل في المضارع"(').

بمعنى: أن الماضى "وقع" فى حيز "إذا" لتقريب زمن الحال من المضى، وفى قوله: ''وَوَقَعَ الْقَوْلُ عَلَيْهِم بِمَا ظَلَمُوا'' إما على حقيقته للتهويل، أو معدولا به عن المستقبل، كأنه حدث وانتهى "(')

من ثم كان التعبير بالماضى في "أَخُرَجْنَا لَهُمْ دَابَّةً مِّنَ الْأَرْضِ" ملائما أسلوب العدول "وَوَقَعَ الْقَوْلُ عَلَيْهِم بِمَا ظَلَمُوا" لتقرير، وتحقيق وعيدهم بالعذاب" لأن إخراج الدابة من الأرض قرب القيامة رمز لبعث الخلائق منها"(").

وجاء اسم الإشارة الأول في قولهم: "لَقَدْ وُعِدْنَا هَذَا نَحْنُ وَآبَاوُنَا مِن قَبْلُ إِنْ هَذَا إِلَّا أَسَاطِيرُ الْأَوَّلِينَ" مقدما على "نحن" فلاءم تماديهم في إنكار البعث، وأفاد أنه في نظرهم هنا أبعد، لأن الإنكار منصب على كونهم وآبائهم ترابا: " وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا أَئِذَا كُنَّا تُرَاباً وَآبَاوُنَا أَئِنَّا لَمُخْرَجُونَ" أما في (المؤمنون) فقد تأخر اسم الإشارة عن "نحن" في قولهم: "لَقَدْ وُعِدْنَا نَحْنُ وَآبَاوُنَا هَذَا مِن قَبْلُ إِنْ هَذَا إِلَّا أَسَاطِيرُ الْأَوَّلِينَ" لأن الإنكار منصب على وَآبَاوُنَا هَذَا مِن قَبْلُ إِنْ هَذَا إِلَّا أَسَاطِيرُ الْأَوَّلِينَ" لأن الإنكار منصب على

١ - التحرير والتنوير - ٢٠ / ٣٨- ٢٤ - بتصرف.

٢ - التحرير والتنوير - ٢٠ / ٣٨ ، ٢٤ و في ظلال القرآن - ٥ / ٢٦٦٧.

٣ - روح المعانى - ٢٠ / ٢٤ .

كونهم هم فقط ترابا، وعظاما: "قَالُوا أَئِذًا مِثْنَا وَكُنَّا تُرَابِاً وَعِظَاماً أَئِنَّا

لَمَبْعُوثُونَ" (١).

ولا شك أن إنكار البعث حين كونهم وآبائهم ترابا، أشد، وأبعد من إنكاره له حين كونهم هم فقط ترابا، وعظاما، فلما كان قولهم أشد في استبعاد البعث ناسبه الماضى، لأنه أشد حسما، وتحقيقا، وكأنه ينطق بأن: ما تماديتم في إنكاره، واستبعاده، قد تحقق، وفرغ منه "وَوَقَعَ الْقَوْلُ عَلَيْهم بِمَا ظُلَمُوا".

كما لاءم هذا التأكيد، والحسم، سياق تسلية الرسول ﷺ عن عدم إيمانهم به، فقد تمادوا في إنكار البعث، واستبطأوا الوعيد عليه في قولهم: ''وَيَقُولُونَ مَتَى هَذَا الْوَعْدُ..' "فأشار إلى أن من أشركِ مع الله عَلَى غيره، وتمادى في إنكار البعث قد قطع بوقوع عذابه، وكأنه حدث قد فرغ منه"(١).

عود إلى صورة فزع من في السماوات ومن في الأرض

وإذا كان العدول في صورة "وَوَقَعَ الْقَوْلُ عَلَيْهم بِمَا ظُلَمُوا" لافتا إلى تذكير المكذبين بيوم حشرهم خاصة "وَيَوْمَ نَحْشُرُ مِن كُلِّ أُمَّةٍ فَوْجاً مِّمَّن يُكَذُّبُ بِآيَاتِنَا فَهُمْ يُوزَعُونَ " فإنه في صورة "وَيَوْمَ يُنفَخُ فِي الصُّورِ فَفُرْعَ مَن فِي السَّمَاوَاتِ وَمَن فِي الْأَرْضِ" جاء لافتا إلى تذكير الناس بيوم حشر جميع الخلائق(").

يؤيد ذلك "أن آية ''وَيَوْمَ يُنفَخُ فِي الصُّورِ فَفَزعَ'' "معطوفة على آية "وَيَوْمَ نَحْشُرُ مِن كُلِّ أُمَّةٍ فَوْجاً مِّمَّن يُكَذِّبُ بِآيَاتِنَا" بتقدير: اذكر يوم نحشر، وإذكر قبله يوم ينفخ في الصور، تسجيلا على المكذبين بإثبات وقوع البعث، وغيره من المشاهد التي أنكروها... والمقصود بالنفخة هنا هي النفخة الثانية، التي يحصل بعدها فزع الخلائق، لذا فرع عليه قوله: " فَقُرْعَ مَن فِي السَّمَاوَاتِ وَمَن فِي الْأَرْضِ" أي: عقبه حصول الفزع، وهو الخوف من

١ - يراجع: الكشاف - ٤ / ٦٩ ؛ والتحرير والتنوير - ٢٠ / ٢٥.

٢ - الكشاف - ٤ / ٢٧٤.

٣ - الكشاف - ٢٠/٤٤ و التحرير والتنوير - ٢٠ / ٣٩.

عاقبة الحساب، ومشاهدة معدات العذاب، فكل أحد يخشى أن يكون معذبا، فالفزع حاصل مما بعد النفخة، وليس هو فزعا من النفخة، لأن الناس حين النفخة أموات"(').

من ثم جاء العدول عن (يفزع) إلى "فَزِعَ" ملائما ترهيب كل الخلائق من هول الموقف، ومذكرا المنصرف عن القيامة، ومقررا عذاب فزع المشرك، ومنكر البعث، وأنه بات واقعا محققا، وفيه من التعريض بعذاب المشركين، ومنكرى البعث ما فيه، فليس أشد في التخويف من أن تعرض صورة العذاب المستقبلة في صورة الماضي، إشعارا بتحقق الفزع وثبوته"().

وقد خيَّل العدول إلى الماضى بأن صورة الفزع المنتظر وقوعها قد طوى زمنها، فعادت بالمتلقى من المستقبل البعيد إلى الماضى االمحقق، وهذا أبلغ فى التذكير، والترهيب " وآكد، وأعظم موقعا فى النفس، لدلالته على تحقق الوقوع، وكينونة الحدث الملتقط من المستقبل البعيد، وقد طوى زمنه ليظهر ظهورا ماضويا، يعيشه الإنسان تاريخا ينفعل به، ويتأثر، ويطرح عن نفسه الشك فى وقوعه، بل يعيش الوقوع، وأثره على نفسه"(")

كما أفاد تنويعا فى أساليب الأداء، يشير إلى تمام الثقة بتحقق الوقوع، فلاءم تسلية الرسول وعيد منكرى البعث بالعذاب، ولفت المنصرف عن القيامة، "لتضمنه تأكيد أن أمر الفزع الذى سيحدث مستقبلا هو بقوة الأمر الذى حدث فى الماضى، إذ مجيئه فى المستقبل حتمى، وحتمية وقوعه فى المستقبل تسمح بالتحدث عنه بصيغة الفعل الماضى، كما يقول الماهر بالصيد

١ - يراجع: التحرير والتنوير - ٢٠ / ٥٥ - ٢٦ - بتصرف يسير.

٢ - الكشاف - ٤/ ٤ - نظم الدرر - ١٤/ ٢١١ - وحاشية القونوى - ١٤/ ٢٥٤.

٣ - التصوير المجازى والكنائى - د/ لصلاح غراب - ٨٦ - بتصرف يسير.

إذا أطلق قذيفة مسددة إلى الهدف بدقة تامة: (لقد أصابت الهدف) مع أنها مازالت تسير في الجو، لم تصل إلى الهدف"(').

#### صورة وجوه الكفار قد كبت في النار

"وَمَن جَاء بِالسَّيِّنَةِ فَكُبَّتْ وُجُوهُهُمْ فِي النَّارِ هَلْ تُجْزَوْنَ إِلَّا مَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ \*" [النمل: ٩٠]

فى السياق ذاته ينتقل البيان لتصوير مشهد كب وجوه الكفار فى النار، عادلا عن المضارع (فتكب) إلى الماضى "فَكُبَّتْ" من خلال المقابلة بين جزاء من آمن "مَن جَاء بِالْحَسَنَةِ قَلَهُ خَيْرٌ مِّنْهَا وَهُم مِّن فَزَعٍ يَوْمَئِذٍ آمِنُونَ" وعقاب من كفر، وأنكر البعث، وغيره من مشاهد القيامة "وَمَن جَاء بِالسَّيِّئَةِ فَكُبَّتْ وُجُوهُهُمْ فِي النَّارِ هَلْ تُجْزَوْنَ إِلَّا مَا كُنتُمْ تَعْملُونَ" وَالآيتان بيان لجملة "وَيَوْمَ يُنفَخُ فِي الصُّورِ فَفَزِعَ مَن فِي السَّمَاوَاتِ وَمَن فِي السَّمَاوَاتِ وَمَن فِي الْأَرْضِ إِلَّا مَن شَاء اللَّهُ وَكُلُّ أَتَوْهُ دَاخِرِينَ" "(").

جاءت صياغة المقابلة مشعرة بتحقق حدث كب وجوه الكفار فى النار، وأنه قد فرغ منه، مقابلا فوز المؤمنين بالنعيم المقيم، وتأمينهم فزع هذا اليوم، فأفسحت للذهن تأمل إيذاء الكفار نفسيا، وبدنيا، كما كان لصياغة الآيتين فى صورة الشرط وجوابه دور فى تقوية تحقق الحدث، وأنه لا مجال للشك فيه، فأفادت ارتباط الجزاء بالعمل ارتباط جواب الشرط بفعله.

وعطف جواب الشرط فى الآيتين بالفاء المفيدة للسرعة، إلا أنها أشعرت فى جزاء المؤمنين التعجيل بالمسرة، بدخولها على الجار والمجرور مقدما" فَلَهُ خَيْرٌ مِّنْهَا" فى حين أشعرت فى عقاب الكفار التعجيل بالمساءة، ببناء الفعل للمجهول "فَكُبَّتْ وُجُوهُهُمْ" مما أبرز المفارقة بين الجزاءين، ولاءم (تسلية الرسول ﷺ، وتبكيت المشركين ووعيدهم بالعذاب).

= ∜ o 7 r}<del>------</del>

١ - البلاغة العربية - عبد الرحمن حبنكة الميداني - ١/ ١١٥ - ط١ دار القلم - دمشق
 - ١٩٩٦م.

٢ - يراجع: التحرير والتنوير - ٢٠/ ٥١.

وصيغة البناء للمجهول مشعرة بالتهديد، والتخويف، والترهيب من المصير المجهول بعد تحقق الحدث، وربما أشعرت بأخذهم بغتة، فقد "دلت على الحركة الخاطفة السريعة، التي فاجأتهم فلم يدروا من أين أتت، ثم إن المجهول – في هذا الموقف المخيف – يثير خيالات كثيرة ،أهمها: أن كبَّهم في النار على وجوههم بداية لعذاب بدني، ونفسى، لا يعلم مداه إلا المولى ﷺ (')

وفى العدول إلى الماضى طىّ للزمن، نقل صورة كب وجوههم فى النار من المستقبل الى الماضى المحقق، فكشف عن تهديد بالغ، ووعيد قاس لهؤلاء الكفرة، حيث أراهم وجوههم الكريمة قد كبت فى النار، انكباب الشىء الحقير لا يؤبه له، ففيه من الوعيد ما فى قوله ، "ذُقْ إِنَّكَ أَنتَ الْعَرْيِنُ الْكَرِيمُ" (الدخان: ٤٩) كما أن الكب على الوجوه عدول عن ارتفاعها فى الدنيا، يلائم التهديد، والوعيد، ومجيئه فى الماضى المحقق يلائم تسلية الرسول ، ().

وجاء إطلاق الوجوه على الكافرين – بطريق المجاز المرسل لعلاقة الجزئية – مخيلا أن أجزاءهم كلها تقلصت إلى وجوه قد كبت في النار، وفيه من التحقير ما فيه، ومن الانحراف عن الطبيعة السوية ما فيه، وكأنهم لما عدلوا عن التوحيد، وأنكروا ما آمن به الموحدون من مشاهد القيامة، عدل البيان عن المضارع إلى الماضى ليقرر تحقق ما أنكروه، فلاءم سياق تسلية الرسول ولاءم تهديدهم، ووعيدهم، وواقعهم المنحرف عن فطرة التوحيد، وأسلوب الاحتباك في الآيتين يؤيد ذلك، لإبرازه المفارقة بين عقابهم، وجزاء المؤمنين، حيث "ذكر الخيرية والأمن أولا، دليل على حذف المثل، والكبّ في النار ثانيا، دليل على الإكرام عنه أولا "(").

#### صورة حشر منكرى البعث وعرضهم صفا

١ - خصائص التراكيب - د/ محمد أبو موسى - ٢٠٨ - بتصرف يسير.

٢ - المحرر الوجيز - ٤/ ٢٧٤ - بتصرف يسير.

٣ - نظم الدرر - ١٤/ ٢٢٥.

"وَيَوْمَ نُسَيِّرُ الْجِبَالَ وَتَرَى الْأَرْضَ بَارِزَةً وَحَشَرْنَاهُمْ فَلَمْ نُغَادِرْ مِنْهُمْ أَحَداً"[الكهف: ٤٧]

عدل البيان إلى الماضى "وَحَشَرْنَاهُمْ" عن المضارع (ونحشرهم) تصويرا لحشر منكرى البعث، في سياق يرد عليهم من خلال تسلية الرسول البتذكيره بيوم حشرهم، وعرضهم على رب الأرباب، وجاء أسلوب العدول عقب أمره أن يضرب مثلين لمنكرى البعث، أحدهما: للمؤمن، والكافر، اختتم بهلاك الكافر، ونجاة المؤمن "وَاضْرِبْ لَهُم مَّ ثَلاً رَّجُلَيْنِ جَعَلْنَا لِأَحَدِهِمَا لِمَاء، جَنَّيْنِ مِنْ أَعْنَابٍ. (الكهف: ٣٦) والآخر: لحال الدنيا، بداية بنزول الماء، وما ينتج عنه من إنبات الأرض، ثم ازدهارها، وانتهاء بذبولها، وفنائها

ثم انتقل الله من بيان قدرته على تفكيك هذا النظام إلى بيان قدرته على البعث، والحشر، ليشاهده المنكرون قبل التفكيك، أو مصاحبا له، فالواو في: "وَحَشَرْنَاهُمْ" قيل: إنها عاطفة، فتفيد أن الحشر كان قبل تسيير الجبال، ليعاينوا بأنفسهم تلك الأهوال، وقيل: إنها حالية، بمعنى: وقد حشرناهم: أي: يوقع التسيير في حالة حشرهم، وقيل: وحشرناهم، وعرضوا، ووضع الكتاب، مما وضع فيه الماضى موضع المستقبل، لتحقق وقوعه (أ).

"وَاضْرِبْ لَهُم مَّثَلَ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا كَمَاء أَنزَلْنَاهُ مِنَ السَّمَاءِ..(الكهف: ٥٤)

والتهديد، والوعيد، واضح فى الحالين، إلا أن عَدَّ الواو حالية أقوى فى تصوير هول الموقف، لإفادتها تسيير الجبال مصاحبا الحشر، فيكون أشد تهديدا، ووعيدا، مما لو عُدَّت عاطفة.

أما عن ملاءمة التعبير بالماضى لغرض تهديدهم، ووعيدهم فالمعنى: أن الذى خلق لكم الحياة، ومتعكم فيها بالمال، والبنين عونا على عبادته-وجعلها "الباقيات الصالحات" – فصرفاكم عنها، هو القادر على ذروها بالريح بعد بهجتها، فضرب المثل بذلك، مقررا تلاشى زينتها، "وَالْبَاقِيَاتُ الصَّالِحَاتُ

۱ - الكشاف - ۳ / ۹۱، و البحر المحيط - ٦ / ۱۲۷ و روح المعانى - ۱۰ / ۲۸۸.

( ٥ ٦ ٥ ﴾ \_\_\_\_\_\_\_\_\_\_

خَيْرٌ عِندَ رَبِّكَ ثَوَاباً وَخَيْرٌ أَمَلاً" (الكهف: ٢٤) لمن عمل ليوم الحشر، موهما خيرية بين الفانى، والباقى، فعبر ب"خَيْرٌ" ليشير إلى ضعف تفكير منكرى البعث، وأنهم لم يُعمِلوا عقولهم فيما وهبوا من النعم، فاختاروا الفانى على الباقى لأن أمل الآمل فى المال والبنين، إنما يأمل حصول أمر مشكوك فى حصوله، ومقصور على مدته، وأما الآمل لثواب الأعمال الصالحة، فهو يأمل حصول أمر موعود به، من صادق الوعد "(')

من ثم جاء فعل حشرهم ماضيا قد فرغ من حدوثه، بما لا يدع فرصة للشك فيه مناسبا حالهم المنكرة، الرافضة " فقد جعل النسبة الكائنة فى المستقبل مثل النسبة فى الماضى، فى تحقق الوقوع"(')

وجاء عطف جملة "وَيَوْمَ نُسنيِّرُ الْجِبَالَ" بتقدير: واذكر، على جملة ""واضْرْبْ لَهُم مَّثَلَ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا. "بيانا للشبه بين تحول مظاهر الحياة الدنيا، من ابتداء مبهج، إلى انتهاء مثمر للفناء، وبين القدرة الإلهية على البعث، وأثر ذلك في التهديد والوعيد من خلال تفكيك هذا النظام، وتحويله هباء منبثا "وهو من أحوال انقراض العالم، وإقبال عالم الحياة الخالدة، والبعث"(").

كما جاء العدول إلى الماضى ملائما انحراف مظاهر الطبيعة عن مألوفهم حين قرر أن حدث حشرهم قد مضى، وطوى زمنه، ليعاينوا تسيير الجبال، وتلاشيها، وكأنهم عاشوا زمن الحشر من قديم، فأصبح تاريخا بالنسبة إليهم، مما يلائم التهديد والوعيد.

وفى عطف جملة " وَعُرِضُوا عَلَى رَبِّكَ صَفَّا" على: "وَحَشَرْنَاهُمْ" ومجىء الفعل بلفظ الماضى، وتقرير مجيئهم كما خلقوا أولا "لَقَدْ جِنْتُمُونَا كَمَا خَلَقْنَاكُمْ أَوَّلَ مَرَّةٍ" وتبكيتهم على إنكار هذا الموقف

١ - التحرير والتنوير - ١٥/ ٣٣٤.

۲ – حاشیة القونوی – ۱۲ / ۹۶.

٣ - التحرير والتنوير - ١٥ / ٣٣٥ .

= المجلد الأول من العدد التاسع والعشرين لحولية كلية الدراسات الإسلامية والعربية للبنات - بالإسكندرية =

— أثر السياق في إنتاج الدلالة البلاغية ((العدول عن الماضي إلى المضارع، وعكسه في الذكر الحكيم- نموذجاً -)) —

"بَلْ زَعَمْتُمْ أَلَّن نَجْعَلَ لَكُم مَّوْعِداً" من تسلية الرسول والاهتمام بشأنه، بإضافته إلى ربه، ما فيه "وفى بناء الفعل للمفعول، مع التعرض لعنوان الربوبية، والإضافة إلى ضميره الله من تربية المهابة، والجرى على سنن الكبرياء، وإظهار اللطف به النه ما لا يخفى "(').

وأخيرا جاء العدول ملائما مخالفتهم مقصود سورة الكهف، فلم يرتدعوا بزجر الكتاب، وتمادوا فأنكروا البعث، لذا جاء فعل حشرهم ماضيا محققا، تهديدا لهم بالعقاب، لانصرافهم عن الزواجر، ومخالفتهم منهج العاملين بالباقيات الصالحات، لأن مقصودها "وصف الكتاب بالقيم، وأنه زاجر عن الشرك)"(').

## العدول إلى الماضى بصياغة تكاد تتفق

ورد العدول إلى الماضى بصيغة واحدة، في موضعين في سياق عام لسورة (إبراهيم) أحدهما: في قوله هذا: "وَبَرَزُواْ لِلهِ جَمِيعاً فَقَالَ الضّعَفَاء لِلَّذِينَ اسْتَكْبَرُواْ إِنَّا كُنَّا لَكُمْ تَبَعاً فَهَلْ أَنتُم مُغْنُونَ عَنَّا مِنْ عَذَابِ اللهِ مِن شَيْءٍ قَالُواْ لَوْ هَدَانَا اللهُ لَهَدَيْنَاكُمْ سَوَاء عَلَيْنَا أَجَزِعْنَا أَمْ صَبَرْنَا مَا لَنَا مِن مَّحِيصِ" [إبراهيم: ٢١] والآخر في الآية [٨٤].

### الموضع الأول:

عدل البيان إلى الماضى "وَبَرَزُواْ"عن المضارع (يبرزون) ومعنى بروزهم لله: " ظهورهم من قبورهم للرائين، لأجل حساب الله شف فاللام للتعليل، وفي الكلام حذف مضاف، وجُوِّزَ أن تكون اللام صلة البروز، وليس هناك حذف مضاف، ويراد: أنهم ظهروا له شك عند أنفسهم، وعلى زعمهم، فإنهم

١ - إرشاد العقل السليم - ٣/ ٢٧٥.

٢ - يراجع: نظم الدرر - ١٢/ ١ .

كانوا يظنون عند ارتكابهم الفواحش سرًا أنها تخفى على الله ﷺ فإذا كان يوم القيامة انكشفوا له عند أنفسهم، وعلموا أنه لا تخفى عليه خافية"(').

ولم يذكر المفسرون إلا الغرض العام للعدول إلى الماضى، وهو إفادة تحقق الفعل، وبمراجعة السياق وجد أن الأسلوب ورد فى مقام بيان قدرة الله على إذهاب المشركين، وإعادتهم خلقا جديدا، وما ذلك بعزيز عليه المفتا كل راء أن يتأمل قدرته الله على خلق السماوات، والأرض بالحق، فكيف بإعادة الخلق، وقد خلقهم أول مرة!

وتبدو مناسبة أسلوب العدول لما قبله في: أنه "لما ثبت بهذا البرهان قدرته في على الإعادة بعد الموت، عطف على قوله: "لا يَقْدِرُونَ مِمّا كَسنَبُواْ عَلَى شَنِيْءٍ .." قوله: بيانا لهوان البعث عنده وسهولته عليه - "وَبَرَزُواْ" أي: في ذلك اليوم، عبر بصيغة المضى الذي وجد، وتحقق، لأن أخبار الملوك يجب تحققها، لقدرتهم، وغناهم عن الكذب، فكيف بملك الملوك! وفيه من هزّ النفس، وروعتها ما ليس في المضارع"()

وإظهارهم من قبورهم، وكشفهم أمام أنفسهم، هو مظهر من مظاهر القدرة الإلهية، جعلهم في قلب الحدث، فتأكدوا أنه على لا تخفى عليه خافية، فأسقط في أيديهم، من ثم ناسبه العدول إلى الماضي، لإفادة تحقق فعل ظهورهم أمام أنفسهم، كما أشار إلى تخبطهم، في محاولة يائسة، للهروب من واقعهم الكئيب، كل منهم يلقى تبعة إضلاله في الدنيا على الآخر.

فكان جدال(الأتباع، والسادة): "فَقَالَ الضُّعَفَاء لِلَّذِينَ اسْتَكْبَرُواْ إِنَّا كُنَّا لَكُمْ تَبَعاً فَهَلْ أَنتُم مُّغْنُونَ عَنَّا مِنْ عَذَابِ اللهِ مِن شَيْءٍ قَالُواْ لَوْ هَذَانَا اللهُ لَهَدَيْنَاكُمْ سَوَاء عَلَيْنَا أَجَزِعْنَا أَمْ صَبَرْنَا مَا لَثَا مِن مَّحِيصٍ" هَذَانَا اللهُ لَهَدَيْنَاكُمْ سَوَاء عَلَيْنَا أَجَزِعْنَا أَمْ صَبَرْنَا مَا لَثَا مِن مَّحِيصٍ" ثم جدالهم الشيطان، وتنصله من إغوائهم: "وَقَالَ الشَّيْطَانُ لَمَّا قُضِيَ الأَمْرُ إِنَّ اللهَ وَعَدَكُمْ وَعُدَ الْحَقِّ وَوَعَدَتُكُمْ فَأَخْلَفْتُكُمْ وَمَا كَانَ لِيَ عَلَيْكُم مِّن إِنَّ اللهَ وَعَدَكُمْ وَعُدَ الْحَقِّ وَوَعَدَتُكُمْ فَأَخْلَفْتُكُمْ وَمَا كَانَ لِيَ عَلَيْكُم مِّن

١ - روح المعانى - ١٣/ ٢٠٥ .

٢ - نظم الدرر - ١٠/ ٤٠٣ .

سُلْطَانٍ إِلاَّ أَن دَعَوْتُكُمْ فَاسْتَجَبْتُمْ لِي فَلاَ تَلُومُونِي وَلُومُواْ أَنفُسَكُم مَّا أَنَا بِمُصْرِخِكُمْ وَمَا أَنتُمْ بِمُصْرِخِيَّ إِنِّي كَفَرْتُ بِمَا أَشْرَكْتُمُونِ مِن قَبْلُ إِنَّ بِمُصْرِخِكُمْ وَمَا أَنتُمْ بِمُصْرِخِيَّ إِنِّي كَفَرْتُ بِمَا أَشْرَكْتُمُونِ مِن قَبْلُ إِنَّ الظَّالِمِينَ لَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ [إبراهيم: ٢٢]

وعليه، فغرض العدول هو تهديد المشركين، ووعيدهم بالعذاب إضافة إلى تحققه الذي صور بالاستعارة في زمن الفعل، فخيّلت ما سيقع مستقبلا كأنه واقع معيش "وما عليهم إلا التفكير في مواقعهم من هذا الموقف، واستحضار هذه المجادلة، ليستشعروا مدى الخيبة التي جرهم إليها العناد، وإتباع الضعفاء للمستكبرين، وتغرير الشيطان بالجميع، فقد تجاوزت إمكان وقوع الحدث إلى ذواتهم، وأحوالهم التي يجب أن تكون موضع تفكيرهم"(').

ويؤيد ذلك تمثيل أعمال الكفار برماد اشتدت به الريح فى يوم عاصف، بجامع تلاشى ما يظن نفعه، وضياع أثره: "مَّثَلُ الَّذِينَ كَفَرُواْ بِرَبِّهِمْ أَعْمَالُهُمْ كَرَمَادِ السُّتَدَّتْ بِهِ الرِّيحُ فِي يَوْمِ عَاصِفٍ لاَّ يَقْدِرُونَ مِمَّا كَسَبُواْ عَلَى شَيْءٍ ذَلِكَ هُوَ الضَّلاَلُ الْبَعِيدُ [إبراهيم: ١٨]

توجيه الخطاب لكل من تصح منه الرؤيا، تدليلا على قدرته على على الذهاب بالمشركين، واستبدالهم بآخرين يوحدونه، فكل من يرى يدرك أن الذى خلق السماوات والأرض قادر على ذلك: " أَلَمْ تَرَ أَنَّ الله خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضَ بِالْحَقِّ إِن يَشْنَأْ يُذْهِبْكُمْ وَيَأْتِ بِخَلْق جَدِيدٍ [إبراهيم: ١٩].

حوار الضعفاء، والسادة، بإلقاء الضعفاء تهمة إضلالهم على سادتهم، وتقريعهم عليه بالاستفهام: "فَهَلْ أَنتُم مُغْنُونَ عَنَا مِنْ عَذَابِ اللهِ مِن شَخَدُونَ عَنَا مِنْ عَذَابِ اللهِ مِن شَخَدُ واعتذار سادتهم عنه بأن الله عَلَا لم يهدهم، ولو حدث على زعمهم لهدوهم! "قَالُواْ لَوْ هَدَانَا اللهُ لَهَدَيْنَاكُمْ" فالمقام هنا لمن حُمَّ عليه القضاء، وثبت له العذاب، الجزع والصبر فيه سواء، لذا كان تقديم الجزع التيئيس الجميع: "سَوَاء عَلَيْنَا أَجَرْعْنَا أَمْ صَبَرْنَا مَا لَنَا مِن مَّحِيصِ".

١ - جمال النظم القرآنى فى سورة إبراهيم - د/ صلاح الدين غراب - ١١٨ - بتصرف يسير.

تنصل الشيطان لما قضى الأمر من تبعة إغوائه لهم، بإقراره بأن الله وعدهم وعد الحق، فَصِيْغَ الكلام فى حقه وعد الجملة اسمية، مصدرة بان" وما فيها من تأكيد، وليها اسمه الأعظم، مذيلا بكونه "وعد الحق" أما فى حق الشيطان فجىء بالجملة الفعلية، لانصباب الغرض على خلف الوعد الله وَعَدَكُمْ وَعُدَ الْحَقِّ وَوَعَدَتُكُمْ فَأَخْلَفْتُكُمْ الفلاءم العدول إلى الماضى، الله وَعَدَكُمْ وَعُدَ الْحَقِ العذاب عليهم، وكل منهم يحاول دفع ما يستحيل لوروده فى مقام ثبوت العذاب عليهم، وكل منهم يحاول دفع ما يستحيل دفعه، بإلقاء تبعة إضلاله على غيره، وتنصل الشيطان من إغوائهم: " والغرض التحذير قبل فوات الأوان، والمؤمنون فى شغل عن ذلك بنزل الكرامة "(أ).

وعطفت "جملة: ''وَأَدْخِلَ الَّذِينَ آمَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّالِحَاتِ جَنَّاتٍ ..'' على جملة: ''وَبَرَزُواْ لِلَّهِ جَمِيعاً'' انتقالا إلى وصف حال المؤمنين بمناسبة ذكر حال المشركين، تنزيها لهم من المخاصمة التي وقعت بين المشركين (السادة، والأتباع) وبينهم وبين الشيطان، وإبرازا لكونهم في دعة وسلام"(').

#### الموضع الثاني:

"يَوْمَ تُبَدَّلُ الأَرْضُ غَيْرَ الأَرْضِ وَالسَّمَاوَاتُ وَبَرَزُواْ للهِ الْوَاحِدِ الْقَهَّارِ" [إبراهيم: ٤٨].

عدل البيان عن المضارع (ويبرزون) إلى الماضى "وَبَرَزُواْ" مصوغا في الصورة نفسها، فبدا للنظرة العجلى تكرارا، لكن تدبر السياق يجلى اختلاف المقام، وغرض الكلام في كليهما، بما ينفى التكرار، ويبرز أن الأولى: "وَبَرَزُواْ لِلهِ جَمِيعاً" كانت كشفا للمشركين أمام أنفسهم لحظة ثبوت العذاب عليهم، فتلاءمت وتحقيق قدرة الله على استبدالهم بغيرهم يوحدونه، ويعبدونه، وكان الغرض التهديد، والوعيد.

١ - التحرير والتنوير - ١٣ / ٢١٦ .

٢ - السابق - ١٣/ ٢٢٢ .

بينما كانت الثانية: "وَبَرَزُواْ للهِ الْوَاحِدِ الْقَهَارِ" كشفا لهم أمام أنفسهم وهو يتقلبون في ألوان العذاب، فتلاءمت وتحقق قدرة الله على إذلال أعدائه، وإكرام أوليائه، وكان الغرض التهديد، والوعيد، أضيف إليه تسلية الرسول و وتصبيره، والبشري لأولياء الله على بالنصر، فجاء كل أسلوب أوفق بسياقه، ومقامه، وغرض الكلام، لأنه: "إذا أورد الحكيم - تقدست أسماؤه - آية في لفظة مخصوصة، ثم أعادها في موضع آخر من القرآن، وقد غير فيها لفظة عما كانت عليه في الأولى، فلا بد من حكمة هناك تدرك، فإذا أدركتموها فقد ظفرتم، وإن لم تدركوها فليس لأنه لا حكمة هناك، بل جهلتم"(').

وبين الصورتين فروق تبرز تباينهما في المقام، وغرض الكلام، أهمها: إتباع الأولى تأكيد كشفهم أمام أنفسهم بلفظة "جَمِيعاً" لأن المقام لبيان قدرة الله على كشف كل خفاياهم التي كانوا يفعلونها سرا، ويظنون أنه على غير مطلع عليها، فلما كشفهم قرَّ في أنفسهم - حين ثبت عليهم العذاب - أنه لا تخفي عليه خافية.

أما في الثانية فقد أتبع فعل بروزهم صفتى: "الْوَاحِدِ الْقَهَارِ" لأن المقام لبيان قدرته على إهلاك أعداء الأولى، وتقرير تفعيل الثانية فيهم، لأنهم في قلب العذاب لذا كان استحضار صورتهم بالمضارع لكل من تصح منه الرؤيا: "وَتَرَى الْمُجْرِمِينَ يَوْمَئِذٍ مُقَرَّنِينَ فِي الأَصْفَادِ" [إبراهيم: ٤٩] منه الرؤيا: "وَتَرَى الْمُجْرِمِينَ يَوْمَئِدٍ مُقَرَّنِينَ فِي الأَصْفَادِ" [إبراهيم: ٤٩] وفي المقابل لتصبير رسوله على وتسليته، والبشرى بنصرة أوليائه: "وَلاَ تَحْسَبَنَ الله عَافِلاً عَمَّا يَعْمَلُ الظَّالِمُونَ إِنَّمَا يُوَخِّرُهُمْ لِيَوْمٍ تَشْخَصُ فِيهِ الأَبْصَارُ [إبراهيم: ٢٤]" "فَلاَ تَحْسَبَنَ الله مُخْلِفَ وَعْدِهِ رُسُلَهُ إِنَّ اللهَ عَزِيزٌ ذُو انْتِقَامِ [إبراهيم: ٢٤].

جاء الاستفهام عقب الأولى - فى ثنايا المجادلة - على لسان الضعفاء تهكما بسادتهم، يقرعهم على التغرير بهم، وإضلالهم: " فَهَلْ أَنتُم مُغْنُونَ

١- درة التنزيل وغرة التأويل- للخطيب الاسكافى- صد ٢٠ دار الآفاق الجديدة - بيروت - ط٣- ١٩٧٩م.

عَنَّا مِنْ عَذَابِ اللهِ مِن شَيْءٍ" وجاء اعتذارهم واهيا "قَالُواْ لَوْ هَذَانَا اللهُ لَهَدَيْنَاكُمْ" مختوما بجملة التسوية بين الجزع والصبر "سنواء عَلَيْنَا أَجَزِعْنَا أَمْ صَبَرْنَا مَا لَنَا مِن مَّحِيصٍ" تفيد تيئيس الجميع من رحمة الله، مما يلائم تخبطهم، وإلقاء كل منهم تبعة إضلاله على الآخر.

فى حين عقبت الصورة الثانية بأساليب خبرية، عدل فيها إلى المضارع، يستحضر صورتهم وهم يتقلبون فى ألوان العذاب: "وَتَرَى الْمُجْرِمِينَ يَوْمَئِذٍ مُقَدَّرَ نِينَ فِي الأَصْفَادِ \*سَرَابِيلُهُم مِّن قَطِرَانٍ وَتَغْشَرَى وُجُوهَهُمْ النَّالُ" [إبراهيم: ٤٩ - ٠٠] فأبرزت أنه مقام تقلبهم فى ألوان العذاب، ولاءمت العدول إلى الماضى، الذى حقق هذه الصورة، مخيلا عيشهم فى ثناياها.

ولأن المقام فى الصورة الأولى لتقرير ثبوت العذاب عليهم، بغرض تهديدهم، ووعيدهم، فقد روعى أثر ذلك على أنفسهم، مما أفسح المجال لتفصيل رد الفعل عليهم فى الهروب إلى المجادلة.

من ثم جاء "قوله: ''فَلاَ تَحْسَبَنَ الله مُخْلِفَ وَعْدِهِ رُسُلُهُ. '' " تفريعا على كل ما تقدم من قوله: ''وَلاَ تَحْسَبَنَ الله غَافِلاً عَمَا يَعْمَلُ الظَّالِمُونَ..'' تأكيدا لتسلية رسوله وأن تأخير عذابهم ليس عن غفلة، وليس خلفا للوعد بنصر الأولياء، لذا عقبه بوصفى (العزة والقهر)المنبئين عن تمام القدرة"(').

١ - التحرير والتنوير - ١٣/ ٢٥١ .

فكانت إعادة الأسلوب "وَبَرَزُواْ لله "تأكيدا فوق تأكيد على أن الله ناظر الى الكافرين نظرات السخط، والغضب، وأنه مطلع على خفايا نفوسهم، مهما تستروا، وظنوا أنهم بعيدون عن رؤيته، يأتى العدول إلى الماضى محققا حدث ظهورهم لله على ومخيّلا أنهم يعيشون العقاب النفسى، وإن كانوا مازالوا على ظهر الأرض، يظنون التمتع بنعيمها، وهم في واقع الأمر يعذبون فيها.

#### العدول إلى الماضي في سياق تنعيم المؤمنين

وكما ورد العدول إلى الماضى فى مشاهد القيامة تصويرا لعذاب الكافرين، ومنكرى البعث، فقد ورد كذلك تصويرا لنعيم المؤمنين فى الجنة، وتصفية قلوبهم قبل دخولها، وثنائهم على الله الله الله المؤمنين المؤمنين المؤمنين المؤمنين المؤمنين المؤمنين المؤمنين منها:

#### ١ ـ في مقام إبراز سعادة المؤمنين بنعيم الجنة مقابلا تحسير المكذبين:

"وَنَزَعْنَا مَا فِي صُدُورِهِم مِّنْ غِلُّ تَجْرِي مِن تَحْتِهِمُ الأَنْهَارُ وَقَالُواْ الْحَمْدُ لِلهِ الَّذِي هَدَانَا لِهَذَا وَمَا كُنَّا لِنَهْتَدِيَ لَوْلا أَنْ هَدَانَا اللهُ لَقَدْ جَاءتْ رُسُلُ رَبِّنَا بِالْحَقِّ وَتُودُواْ أَن تِلْكُمُ الْجَنَّةُ أُورِثْتُمُوهَا بِمَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ رُسُلُ رَبِّنَا بِالْحَقِّ وَتُودُواْ أَن تِلْكُمُ الْجَنَّةُ أُورِثْتُمُوهَا بِمَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ إِلاَّعِراف: ٢٣].

عدل البيان من المضارع(وننزع) إلى الماضى "وَنَزَعْنَا"فى مقابلة بين نعيم المؤمنين، وعذاب الكافرين، استحضارا لما سيسعد به المؤمنون من نعيم، بتشبيه ما سيحدث بالحادث المحقق، ثم استعارة الحادث المحقق" وَنَزَعْنَا" لما سيحدث (ننزع) تصويرا لتحقق زمن الفعل، فأشار إلى بشرى المؤمنين بتصفية قلوبهم قبل دخولهم الجنة، مقابلا تحقق عذاب الكافرين، وعادة ما يصور القرآن تنعيم المؤمنين في سياق مفعم بألوان عذاب الكافرين، زيادة في

إيلامهم نفسيا، بهدف الترهيب من عذاب الله ﷺ – ماديا ومعنويا – " فما نعيم أهل الجنة إلا عذاب للكافرين.. بل إن نعيمها يخزيهم، ويزيد من عذابهم"(').

فمعنى قوله: "اللَّذِينَ آمَنُواْ" أى: بآياتنا، أو بكل ما يجب أن يؤمن به، فيدخل فيه الآيات دخولا أوليا، وقوله: "وَعَمِلُواْ الصَّالِحَاتِ"أى: الأعمال الصالحة التي شرعت بالآيات، وهذا بمقابلة الاستكبار عنها"(").

جاء تحقق نعيم المؤمنين بنزع الغل من صدورهم، ولهج ألسنتهم بحمد ربهم على الذي هداهم لنعمة الأسباب لما هم فيه من نعيم الجنة "وَقَالُواْ الْحَمْدُ لِلهِ الَّذِي هَدَانَا لِهَدَانَا لِهُم يعيشون السرور، والغبطة بآثارهما، ويتمتعون بنعيم الجنان، مخيلاً أنهم يعيشون السرور، والغبطة بآثارهما، ويتمتعون بنعيم الجنان، فالمقام لتصوير آثار الحدث، بغرض بشرى المؤمنين، ووعيد المكذبين، وتحسيرهم.

ويؤيده مجىء أسلوب العدول عقب "الإشارة إلى المؤمنين بالاسم البعيد المُولَئِكَ أَصْحَابُ الْجَنَّةِ هُمْ فِيهَا خَالِدُونَ الشعارا ببعد منزلتهم فى الفضل، والشرف، كما أن فى الجملة دلالة على قصر ملازمة الجنة عليهم، دون غيرهم، ففيه تأييس آخر للمشركين، قوى نصه على حرمانهم من دخول الجنة، بعد تعليق دخولهم لها على مستحيل"(").

فإذا قويلت حالهم تلك بحال المكذبين – قد نفى تفتح أبواب السماء لهم، وعلق دخولهم الجنة على مستحيل، استهزاء بهم، وتنكيلا: "إنَّ الَّذِينَ كَذَّبُواْ بِآيَاتِنَا وَاسْتَكْبَرُواْ عَنْهَا لاَ تُفَتَّحُ لَهُمْ أَبْوَابُ السَّمَاء وَلاَ يَدْخُلُونَ الْجَنَّةَ كَاللهُ مَا الْجَيَابِ السَّمَاء وَلاَ يَدْخُلُونَ الْجَنَّةَ حَتَّى يَلِحَجَ الْجَمَلُ فِي سَمِّ الْخِيَاطِ وَكَدْبُلِكَ نَجْنِي كَتَّكَى يَلِحَجَ الْجَمَلُ فِي سَمِّ الْخِيَاطِ وَكَدْبُلِكَ نَجْنِي الْمُجْرِمِينَ "(الأعراف: ٤٠) – تجلت حسرة المكذبين، في مقابل سرور

١ - الكشاف - ٢ / ٥٧٤ والبحر المحيط ٤/ ٣٠٣.

 $<sup>\</sup>tau = 1$  ارشاد العقل السليم –  $\tau$ 

 $<sup>^{-}</sup>$  - يراجع: روح المعانى  $^{-}$   $^{/}$  ۱۲۰ و التحرير والتنوير  $^{-}$   $^{/}$  ۱۳۰  $^{-}$  بتصرف يسير.

المؤمنين، بتحقق نعيمهم، وثنائهم على ربهم كل لأن جملة: "وَنَزَعْنَا مَا فِي صُدُورِهِم مِّنْ غِلِّ" تفيض بمعنيى الشكر من المؤمنين، والحسرة من الكافرين، لما "روى عن أبى هريرة هُ أن رسول الله ويقق قال: "كل أهل الجنة يرى مقعده من النار، فيقول: لولا أن الله هدانى، فيكون له شكرا، وكل أهل النار يرى مقعده من الجنة، فيقول: لولا أن الله هداني، فيكون له حسرة ".."('). من شم، جاء "عطف حال السعداء "والدينَ آمَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّالِحَاتِ. "(الأعراف: ٢٤) على حال الأشقياء "إنَّ الَّذِينَ كَذَّبُواْ بِآياتِنَا وَاسْتَكْبَرُواْ عَنْهَا. " مجليا – بالتضاد بين مفهومي الجملتين – تحقق نعيم الشاكر، وسروره به، وعذاب المكذب، وحسرته على ما فاته من الإيمان "(').

ومما يجلى سرور المؤمنين بما يحيون فيه من نعيم الجنة - بعد رؤية كل فريق مقعده - مجىء ندائهم أصحابَ النار بالاستفهام، تقريعا، وتوبيخا لهم على تكذيبهم بالآيات، واستكبارهم عنها، مما يلائم تحقق صدق الوعد، والوعيد: "وَنَادَى أَصْحَابُ الْجَنَّةِ أَصْحَابَ النَّارِ أَن قَدْ وَجَدْنَا مَا وَعَدَنَا رَبُّثَا حَقاً فَهَلْ وَجَدتُم مَّا وَعَدَ رَبُّكُمْ حَقًاً. ؟ (الأعراف: ٤٤) "فالاستفهام مستعمل مجازا مرسلا، بعلاقة اللزوم، في توقيف المخاطبين على غلطهم، وإثارة ندامتهم، وغمهم على ما فرط منهم، والشماتة بهم في عواقب عنادهم" (").

ومن عجيب صياغة أسلوب العدول وروده فى جملة اعتراضية، بينت حال المؤمنين فى التمتع بنعيم الجنة، تقابل أخرى اعترضت فى ثنايا عذاب الكافرين، إشارة إلى أن المؤمنين فى قلب النعيم، والمكذبين فى لهيب العذاب، لأن "اتساق النظم يقتضى أن تكون جملة "تَجْرِي مِن تَحْتِهِمُ الأَنْهَارُ" حالا من الضمير فى قوله: "هُمْ فِيهَا خَالِدُونَ" وتكون جملة: "وَنَزَعْنَا"معترضة

۱ - تفسیر ابن کثیر - ۲/ ۳۰۳ .

٢ - السابق - ٦/ ٣٠١ - والتحرير والتنوير - ٨/ ١٣٠ - بتصرف يسير.

٣ - التحرير والتنوير - ٨ / ١٣٦ .

المجلد الأول من العدد التاسع والعشرين لحولية كلية الدراسات الإسلامية والعربية للبنات - بالإسكندرية

— أثر السياق في إنتاج الدلالة البلاغية ((العدول عن الماضي إلى المضارع، وعكسه في الذكر الحكيم- نموذجاً -)) —

بين جملة: "أَوْلَئِكَ أَصْحَابُ الْجَنَّةِ .." وجملة: "وَقَالُواْ الْحَمْدُ لِلّهِ الَّذِي هَدَانَا لِهَدَّا.." اعتراضا بين به حال نفوسهم في المعاملة في الجنة، ليقابل الاعتراض الذي أدمج في أثناء وصف عذاب أهل النار، والمبين به حال نفوسهم في المعاملة، بقوله: " كُلَّمَا دَخَلَتْ أُمَّةٌ لَّعَنَتْ أُخْتَهَا" (').

أخيرا، ولأن المقام لإبراز غبطة المؤمنين، وسرورهم بتحقق النعيم، في مقابل تحسير المكذبين، وتنديمهم، ترى البيان يركز على ما ينهض بالمعنيين، مما له دور في تحقق الحدث بالعدول إلى الماضى، فيذكر متعلق "اللّذينَ كَذَّبُواْ" وهو "بِآياتِنَا" إشارة إلى عظم الجرم، وتشهيرا بانحرافهم عن الفطرة، مؤكدا خبرهم بـ "إنَّ" فأفاد تيئيسهم من دخول الجنة، ومعبرا عنهم بالموصول إشارة إلى نوع بناء الخبر، وأن الجزاء من جنس العمل.

وفى المقابل تراه قد سكت عن متعلق "اللَّذِينَ آمَنُواْ" فلم ينص عليه، كنصه على متعلق التكذيب "لأن الإيمان صار كاللقب للإيمان الخاص الذى جاء به دين الإسلام، وهو الإيمان بالله وحده، فكان جزاء الملقبين به الجنة"(١).

٢- فى مقام سرور المؤمنين بنعيم الجنة وقد كانوا يخشون العقاب:
 وَقَالُوا الْحَمْدُ لِلّهِ الَّذِي أَذْهَبَ عَنَّا الْحَزَنَ إِنَّ رَبَّنَا لَغَفُورٌ شَكُورٌ [فاطر:
 ٣٤]

عدل البيان إلى الماضى: "وَقَالُوا الْحَمْدُ لِلَّهِ" وكان مقتضى الظاهر التعبير بالمضارع (ويقولون) فى سياق يبين أقسام المصطفين لإرث علم الكتاب، وهو القرآن على الأرجح، فى قوله: "ثُمَّ أَوْرَتْنَا الْكِتَابَ الَّذِينَ اصْطَفَيْنَا مِنْ عِبَادِنَا فَمِنْهُمْ ظَالِمٌ لِّنَفْسِهِ وَمِنْهُم مُّقْتَصِدٌ وَمِنْهُمْ سَابِقٌ بِالْخَيْرَاتِ بِإِذْنِ اللَّهِ ذَلِكَ هُوَ الْفَصْلُ الْكَبِيرُ" [فاطر: ٣٢].

١ - السابق - ١٣١/٨ .

٢ - السابق - ٨/ ١٣٠ - بتصرف يسير .

اختلفت كلمة المفسرين في مرجع الضمير في: "فَمِنْهُمْ ظَالِمٌ لِنَفْسِهِ" على قولين: أحدهما: يرجعه إلى: "الَّذِينَ اصْطَفَيْنَا" وعليه فالأقسام الثلاثة في قولين: أحدهما: يرجعه إلى: "الَّذِينَ اصْطَفَيْنَا" وعليه فالأقسام الثلاثة في أمة سيدنا محمد على وكل يدخل الجنة، على تفاوت في الدرجات، بدليل جمعهم في الدخول، والتحلية، واللباس: "جَنَّاتُ عَدْنٍ يَدْخُلُونَهَا يُحَلَّوْنَ فِيهَا مِنْ أَسَاوِرَ مِن ذَهَبٍ وَلُوْلُواً وَلِبَاسِهُمْ فِيهَا حَرِيرٌ [فاطر: ٣٣] ويدليل القراءة المشهورة لـ"جَنَّاتُ" بالجمع، سواء بالرفع، على البدل من "الْفَضْلُ الْكَبِيرُ"أو بالنصب، على إضمار فعل يفسره المذكور تقديره: يدخلون جنات على الأقسام على الثلاثة، وأن جميعهم قد أذهب الله عنه الحزن، وقد تحقق ثناؤهم على الله لإدخالهم الجنة، هذا ما عليه عامة المفسرين (').

والآخر: قال به بعضهم، حيث أرجع الضمير في: "فَمِنْهُمْ ظَالِمٌ لَنَفْسِهِ" إلى: "عِبَادِنَا" وعليه فالظالم لنفسه هو الكافر، والمنافق، ويعود في: "يَدْخُلُونَهَا"على الطائفتين (المقتصد والسابق بالخيرات) وعليه فالضمير في: "وَقَالُوا الْحَمْدُ لِلَّهِ" يعود عليهما دون الأولى، وَرُدَّ هذا القول لتناقضه مع كون الظالم لنفسه قسم من الذين اصطفينا، والكافر، والمنافق لا يكون مصطفى لإيراث الكتاب().

والرأى الأول هو الملائم للسياق، فعليه عامة أهل العلم، وتؤيده الآثار المواردة عن رسول الله والمساقه مع النظم، وملاءمته تحقق الثناء في أسلوب العدول، ف "هو الأظهر في النظم الجليل، ليطابقه قوله بعد: "وَالَّذِينَ كَفَرُوا لَهُمْ نَارُ جَهَنَّمَ.." وليناسب حديث التعظيم، والاختصاص المدمج في قوله: "ثُمَّ أَوْرَثْنَا الْكِتَابَ".. وليناسب ذكر الغفور بعد حال الظالم،

١ - يراجع: المحرر الوجيز - ٤/ ٣٩٤

٢ - يراجع: السابق - الصفحة نفسها - بتصرف.

والمقتصد، والشكور حال السابق.. وكيف لا يكون الأظهر؟ وقد فسره كذلك من أنزل عليه هذا الكتاب، وإليه ذهب الكثير من أصحابه الفخام"(')

فإذا ربط أسلوب العدول المحقق قولهم بالحمد لله السرورا بنعمة إذهاب الحزن، وقد كانوا يخشون العقاب، بمقاصد سورة فاطر، وهي لتفصيل النعم، ومنها نعمة الإبقاء في الآخرة، تبين ملاءمة الأسلوب لسياق السورة، ومقصودها "فمقصودها إثبات القدرة الكاملة لله اللازم منها تمام القدرة على البعث، الذي عنه يكون أتم الإبقاءين، الإبقاء بالفعل دائما أبدا – بلا انقطاع، ولا زوال، ولا اندفاع – في دار المقامة التي أذهب عنها الحزن، والنصب، ودار الشقاوة الجامعة لجميع الأنكاد، والهموم "().

هذه النعمة المفصلة في فاطر، هي المشار إليها في فاتحة الكتاب، عند بيان معنى: "يوم الدّينِ" بأن بدايته ليست "يوم ظهور الحق، بإمضاء المجازاة، حيث تسقط دعوى المُدّعِين، وهو من أول يوم الحشر إلى الخلود، فالأبد، بل في الحقيقة من أول يوم نفوذ الجزاء عند مفارقة الذنب في باطن العامل أثر العمل، إلى أشد انتهائه في ظاهره، لأن الجزاء لا يتأخر عن الذنب، وإنما يخفي لوقوعه في الباطن، وتأخره عن معرفة ظهوره في الظاهر، ولذلك يؤثر عن النبي النبي العبد إذا أذنب نكت في قلبه نكتة سوداء..! وأيضا فكل عقاب يقع في الدنيا على أيدى الخلق فهو جزاء من الله كال "(").

وإذا كانت بداية المجازاة على الذنب حقيقة عقب فعله، بظهور أثاره على فاعله ظاهرا، وباطنا تفيد تحقق العقاب مباشرة، فكذلك ثواب فاعلى الصالحات، فإن سعادتهم، وسرورهم به، تشمل ظاهرهم، وباطنهم عقب فعله، مما له دور في العدول إلى الماضي، وتحقق ثنائهم على الله على بإذهاب الحزن عنهم، وقد كانوا يخشون العقاب، ولو عبر بالمضارع كما في: "جَنَّاتُ

١ - روح المعانى - ٢٢/ ١٩٨.

٢ - نظم الدرر - ١٦/ ١ و ٦٠.

٣ - السابق - ١/ ٢٣ و ٣٠.

- المجلد الأول من العدد التاسع والعشرين لحولية كلية الدراسات الإسلامية والعربية للبنات بالإسكندرية
- أثر السياق في إنتاج الدلالة البلاغية ((العدول عن الماضي إلى المضارع، وعكسه في الذكر الحكيم- نموذجاً -))

عَدْنٍ يَدْخُلُونَهَا" ما لفت إلى سرورهم بالعطاء الإلهى وقد كانوا يخشون العقاب.

من ثم جاء "إذهاب الحزن مجازا في الإنجاء منه، يصدق بإزالته بعد حصوله، ويصدق بعدم حصوله أصلا، والحزن: الأسف، والمراد: أنهم لما أعطوا ما أعطوه زال عنهم ما كانوا فيه قبل، من هول الموقف، ومن خشية العقاب، بالنسبة للسابقين، والمقتصدين، ومما كانوا فيه من عقاب، بالنسبة لظالمي أنفسهم"(').

وأخيرا لما كان المقام في الأسلوب الأول لإبراز سرور المؤمنين بنعيم الجنة، مقابلا عذاب المكذبين بآيات الله على خاء ثناء المؤمنين منصبا على نعمة الهداية إلى الأسباب الموصلة لما هم فيه من النعيم، مما له دور في تحسير المكذبين: "وَقَالُواْ الْحَمْدُ لِلّهِ الَّذِي هَدَانَا لِهَدَّا.." ولما كان المقام هنا لإبراز سرورهم بنعيمها، وقد كانوا يخشون العقاب، انصب الثناء على نعمة إذهاب الحزن: "وَقَالُوا الْحَمْدُ لِلّهِ الَّذِي أَذْهَبَ عَنّا الْحَزَنَ..".

\*\*\*\*\*

١ - التحرير والتنوير - ٢٢/ ٣١٦.

— أثر السياق في إنتاج الدلالة البلاغية ((العدول عن الماضي إلى المضارع، وعكسه في الذكر الحكيم- نموذجاً -)) —

## ثانيا: العدول إلى الماضى في صورة لوحة متكاملة

العدول إلي الماضى في لوحة سورة (ق)

"وَجَاءَتْ سَكْرَةُ الْمَوْتِ بِالْحَقِّ ذَلِكَ مَا كُنتَ مِنْهُ تَجِيدُ \*وَنُفِحَ فِي الصَّورِ ذَلِكَ يَوْمُ الْوَحِيدِ \*وَجَاءَتْ كُلُّ نَفْسٍ مَّعَهَا سَائِقٌ وَشَهِيدٌ \*لَقَدْ كُلُّ نَفْسٍ مَّعَهَا سَائِقٌ وَشَهِيدٌ \*لَقَدْ كُنتَ فِي غَفْلَةٍ مِّنْ هَذَا فَكَشَفْنَا عَنكَ غِطَاءكَ فَبصَرُكَ الْيَوْمَ حَدِيدٌ \*وَقَالَ كُنتَ فِي غَفْلَةٍ مِّنْ هَذَا مَا لَدَيَّ عَتِيدٌ \* ... قَالَ قَرِينُهُ رَبَّنَا مَا أَطْغَيْتُهُ وَلَكِن كَانَ فِي قَرِينُهُ هَذَا مَا لَدَيَّ عَتِيدٌ \* ... قَالَ قَرِينُهُ وَقَدْ قَدَّمْتُ إِلَيْكُم بِالْوَعِيدِ ... ضَلَالٍ بَعِيدٍ \* قَالَ لَا تَخْتَصِمُوا لَدَيَّ وَقَدْ قَدَّمْتُ إِلَيْكُم بِالْوَعِيدِ ... [ق. 19].

ورد العدول إلى الماضى ردا على منكرى البعث، المحكى قولهم فى مظلع السورة: "أَنِذَا مِتْنَا وَكُنَّا تُرَاباً ذَلِكَ رَجْعٌ بَعِيدٌ" (ق: ٣) ثم بين علمه مظلع السورة: "أَنِذَا مِتْنَا وَكُنَّا تُرَاباً ذَلِكَ رَجْعٌ بَعِيدٌ" (ق: ٣) ثم بين علمه على بعد احوالهم، وأنها مسجلة عليهم فى كتاب حافظ أدق خلجاتهم "قَدْ عَلِمْنَا مَا تَنقُصُ الْأَرْضُ مِنْهُمْ وَعِندَنَا كِتَابٌ حَفِيظٌ" (ق: ٤) وأن دلائل البعث كائنة فى كل المخلوقات، لذا استفهم منكرا، ومتعجبا من عدم نظرهم فى بنيان السماء، وزينتها "أَفَلَمْ يَنظُرُوا إِلَى السَّمَاء فَوْقَهُمْ كَيْفَ بَنَيْنَاهَا وَزَيَّنَاهَا وَمَا لَهَا مِن فُرُوحٍ" (ق: ٦) وفى مد الأرض، وتثبيتها بالجبال، وإخراج النبات منها "وَالْأَرْضَ مَدَدْنَاهَا وَأَلْقَيْنَا فِيهَا رَوَاسِيَ وَأَنبَتْنَا فِيهَا وَأَحْرَاج النبات منها "وَالْأَرْضَ مَدَدْنَاهَا وَأَلْقَيْنَا فِيهَا رَوَاسِيَ وَأَنبَتْنَا فِيهَا وَأَحْيَنْنَا بِهِ بَلْدَةً مَيْتًا كَذَلِكَ الْخُرُوجُ" (ق: ١١).

فى هذا السياق تتابعت أفعال ماضية، عدل بها عن المضارع، مشكلة لوحة ذات مشاهد، تصور قدرته وعلى البعث، بدأت بتحقق مجىء سكرة الموت "وَجَاءتْ سَكْرَةُ الْمَوْتِ بِالْحَقِّ" وغيرها من مشاهد القيامة، التي لم تحدث، فأشعرت المتلقى بالرهبة، والفزع من أهوال الموقف.

فالأفعال الماضية أدخلته فى جو الحدث، مؤكدة حياته داخل سكرات الموت، فاهتر كيانه، وفرعت نفسه إثر النفخ فى الصور قد تحقق "وَنُفِخَ فِي الصَّورِ ذَلِكَ يَوْمُ الْوَعِيدِ"فاستسلم لجبروت مالك الملك حين "جَاءتْ كُلُّ

نَفْسٍ مَّعَهَا سَائِقٌ وَشَهِيدٌ "وقد عرضت عليه نفسه متحسرة في موقف التقريع، قد شخص بصرها، وصار حديدا من شدة الذهول، وغلبة الكرب "لَقَدْ كُنتَ فِي غَفْلَةٍ مِّنْ هَذَا فَكَشَفْنَا عَنكَ غِطَاءكَ فَبَصَرُكَ الْيَوْمَ حَدِيدً".

ثم أخيرا، وقد حاجً قرين السوء - الذى لازمه طيلة حياته، يزين له الإشراك بالله على وإنكار البعث، وفعل المنكرات - قد تنصل منه، بعدما كان رفيق دربه، وناصحه الأمين "وَقَالَ قَرِينُهُ هَذَا مَا لَدَيَّ عَتِيدٌ... قَالَ قَرِينُهُ رَبَّنَا مَا أَطْغَيْتُهُ وَلَكِن كَانَ فِي ضَلَالٍ بَعِيدٍ" وإنهاء المحاجة بالحكم الحاسم، والقول الفصل قَالَ لَا تَخْتَصِمُوا لَدَيَّ وَقَدْ قَدَّمْتُ إِلَيْكُم بِالْوَعِيدِ.."

جاء الماضى فى سياقه ملائما مقاصد سورة (ق) التى منها: "الوعيد للمشركين، منكرى البعث، بداية من الاحتضار إلى معاينة أهوال القيامة، كالبعث، وغيره، وتسلية الرسول على ووعد المؤمنين بنعيم الآخرة"(').

كما جاء ملائما تهديد منكرى البعث ووعيدهم " فلما ذكر إنكارهم البعث، واحتج عليهم بوصف قدرته ش وعلمه، أعلمهم أن ما أنكروه، وجحدوه، هم لاقوه عن قريب عند موتهم، وعند قيام الساعة، ونبه عن اقتراب ذلك، بأن عبر عنه بلفظ الماضى، وهو قوله: "وَجَاءَتْ سَكْرَةُ الْمَوْتِ بِالْحَقِ" ... وَنُفِخَ فِي الصُّورِ" "(٢).

وقد أضفى البيان - بإيثار الماضى - على هذه اللوحة صفة الحكايات المروية، فلاءمت غرض الكلام، بما استثارت من مشاعر الخشية، والإشفاق، والفزع من أهوال الموقف، متجاوزة زمن وقوع الأحداث إلى التأمل فيها " وأنت الآن تسمع تلك القصة، التي تملأ قلبك إشفاقا، وخشية، بهذا الأسلوب، الذي لا يدعك تفكر في إمكان وقوع الأحداث، وإنما يجعلك تفكر في الأحداث، والمواقف نفسها، لتتأمل ما فيها من رهبة، أو رغبة، فمسألة الوقوع، وعدمه،

١ - التحرير والتنوير - ٢٦/ ٢٧٥ .

۲ - الكشاف - ۲/ ۲۷۰ .

ألغاها الماضى، حين صيرها واقعا يروى، ونقلها من المستقبل الذى سيكون، إلى الماضى الذى قد كان"(').

وجاء تعميم الخطاب فى قوله: "ذَلِكَ مَا كُنتَ مِنْهُ تَحِيدُ" مستفزا نفوس المخاطبين لتأمل ما فى الماضى من رهبة، ورغبة، وفى السياق ما يدعو إليه "فقيل: إن الخطاب للكافر، والمشار إليه (الحق) وقيل: إنه لجنس الإنسان، فيشمل البر والفاجر، وعليه يكون المشار إليه (الموت)" (٢)

وقد تجلت بلاغة اسم الإشارة فى هذه اللوحة فى تشخيص المعنوى، وتحسير الكافرين، ومنكرى البعث، وتنديمهم، مما له دور فى الغرض من العدول إلى الماضى، فأفاد تعذيبهم نفسيا، بعرضهم فى خضم أحداث كأنها قد تحققت، وما ينبغى فعله تأمل حالهم، وهم الآن يكتوون بنارها.

فكانت الإشارة بالبعيد مرتين: إحداهما: إلى (الموت، أو الحق) في قوله: الذّلِكَ مَا كُنتَ مِنْهُ تَحِيدُ" والأخرى: إلى (البعث) في قوله: الذّلِكَ يَوْمُ الْوَعِيدِ" مشخصة المعنوى، محضرة إياه ماثلا لمن أنكروه، كاشفة عن هول الموقف، وتآزرت مع العدول إلى الماضى فوضعتهم في قلب الحدث، يكتوون بنيران جزاء شكهم، وإنكارهم، واستبعادهم وقوع البعث، كما لاءمت الغرض بعرضها تحقق ما استبعدوا وقوعه، وشكوا فيه، لأن" "ذلك" إشارة إلى الموت، بتنزيل قرب حصوله كالحاصل المشاهد"(").

وجاء عطف جملة: "وَنُفِخَ فِي الْصُورِ"على جملة "وَجَاءتْ سَكْرَةُ الْمُوتِ"مقويا كونهم في غمرة الأحداث، وأنها أهوال كثيرة قد تحققت، وأنها محيطة بهم من كل جانب "فاستعمل الماضي في المضارع لإفادة تحققه، ووقوعه"().

١ - خصائص التراكيب - د/ محمد أبو موسى - ص ٢٠٩ - بتصرف يسير .

٢ - يراجع: روح المعانى - ٢٦/ ١٨٢ .

٣ - التحرير والتنوير - ٢٦ / ٣٠٦ .

٤ - السابق - ٢٦/ ٣٠٧ .

وجاءت الإشارة للقريب مرتين: في قوله: "لَقَدْ كُنتَ فِي غَفْلَةٍ مِّنْ هَذَا فَكَشَنَفْنَا عَنكَ غِطَاءكَ" وفي قوله: "وَقَالَ قَرِينُهُ هَذَا مَا لَدَيَّ عَتِيدٌ" وقي أن الخطاب في الأولى للرسول على فتكون "هذا" إشارة إلى الرسالة، والمعنى "لقد كنت يا محمد الله في غفلة من الرسالة في قريش في جاهليتهم"(١).

وينقضه أن السياق قبله تركز على حديث الكافرين، ومنكرى البعث، موضحا مصير المكذبين من (عاد، وثمود، وقوم نوح، وفرعون) كما ينقضه دلالة الغفلة على "السهو الذي يعترى الإنسان من قلة التحفظ والتيقظ"(١).

وعليه يكون الخطاب عاما لتقريع المكذبين، ومنكرى البعث، فتكون "هذا" إشارة إلى "الموعد الذي غفلت عنه، أو هذا هو الموقف الذي لم تحسب حسابه، وهذه هي النهاية التي كنت لا تتوقعها"(").

والمعنى:" لقد كنت جبلة، وطبعا، فى غفلة عظيمة، محيطة بك، ناشئة لك من تصور هذا اليوم، على ما هو عليه من انقطاع الأسباب، والجزاء بالثواب، أو العقاب، لأنه على شدة جلائه خفى على من اتبع الشهوات"(أ).

وقيل: الخطاب للكافر، والمؤمن "فأما الكافر فمعلوم دخوله فى هذا الحكم، وأما المؤمن فإنه يزداد علماً، ويظهر له ما كان مخفياً عنه، ويرى علمه يقيناً فيكون بالنسبة إلى تلك الأحوال، وشدة الأهوال كالغافل"(٥).

والسياق يرشّح خطاب الكافرين لتقريعهم، وتحسيرهم على فوت الاستعداد لهذا اليوم، لذا جاء حرف الظرفية "فِي غَفْلَةٍ مِّنْ هَذَا" مفيدا تلبسهم بالغفلة، وإحاطتها بهم- من مبتدأ حياتهم إلى موقفهم هذا- إحاطة

١ - الجامع لأحكام القرآن- القرطبي- ١٧ / ١٥.

٢ - المفردات - للراغب - ٣٦٢-٣٦٣.

٣ - في ظلال القرآن- سيد قطب - ٢/٤٣٣٠.

٤ - نظم الدرر ١٨ / ٢٢٤ .

مفاتيح الغيب – الرازي – ۲۸/۱۶۰.

الظرف بالمظروف، مما يلائم الغرض بخلاف ما لو قيل: لقد صرت إلى غفلة من هذا.

ف "مِن" ليست للابتداء، كما قال بعضهم: وإنما هي بمعنى التبعيض، لتهويل ما رأوه من العذاب، ومفاجأتهم، مشيرة إلى أنهم لو ذكروا بعض هذا العذاب ما صاروا إلى ما صاروا إليه، وأن هذا العذاب جزء من أهوال كثيرة، ويؤيده ما سبق الآية في قوله: ''ذَلِكَ مَا كُنتَ مِنْهُ تَحِيدُ'' وقد عدى "تحيد" بـ "مِنْ" دون "عَنْ" على خلاف الأصل، وقيل: إنها بمعنى "عَنْ" وليس كما قيل: بل هو إشارة إلى أن سكرات الموت بعض من الأهوال المتتابعة التي ستلاحقه، والتي تعد سكرات الموت أقله، وأدناه"(').

من ثم فقد تآزر تهويل العذاب، ومفاجأتهم بما لم يتوقعوه مع الإشارة بالبعيد إلى الموت، أو الحق فى: "ذَلِكَ مَا كُنتَ مِنْهُ تَحِيدُ" وإلى البعث فى قوله: "ذَلِكَ يَوْمُ الْوَعِيدِ" ليؤكدا – مع العدول إلى الماضى – تحقق كونهم فى قلب أهوال العذاب، وتتابعها عليهم من كل جانب.

وإيثار التعبير بالإشارة للقريب في: "لَقَدْ كُنتَ فِي غَفْلَةٍ مِّنْ هَذَا" وفي قوله: "وَقَالَ قَرِينُهُ هَذَا مَا لَدَيَّ عَتِيدٌ" دون الإشارة بالبعيد – مثلما عبر به في: "ذَلِكَ مَا كُنتَ مِنْهُ تَحِيدُ" وفي: "ذَلِكَ يَوْمُ الْوَعِيدِ" – لم أعثر له على سر في كلام العلماء، إلا أن متابعة السياق تهمس برجوعه إلى الغرض.

فالقوم فى هول الموقف، قد أحيط بهم من كل جانب، وأسقط فى يدهم، ويبدو السر فى أنه لما كان الغرض عرض ما استبعدوا وقوعه، وشكوا فيه (الموت، والبعث) ماثلا لهم، محققا، عبر بالإشارة للبعيد، ليفيد مفاجأتهم بما لم يتوقعوه من العذاب، ولما كان الغرض تحسيرهم، وتنديمهم على ذلك بعد تحققهم من وقوعه، عبر بالإشارة للقريب.

١ - يراجع: من أسرار حروف الجر في الذكر الحكيم - د/ محمد الأمين الخضري - ص
 ١٢٢ وما بعدها وص ٣٥١ و ٣٥٠ .

وعليه، فقد بدا دور الإشارة – قريبا، ويعيدا – مع العدول إلى الماضى في نقلهم إلى القيامة، ووضعهم في غمرات أهوالها، وملاءمة ذلك للغرض، والسياق، ويؤيده ترجيح أن الخطاب في قوله: "وَجَاءتْ كُلُّ نَفْسٍ مَعَهَا سَائِقٌ وَشَنَهِيدٌ "للكافرين، ومنكري البعث بدلالة السياق "أي: كل نفس من النفوس المشركة، لأن السائق يناسب إزجاء أهل الجرائم، أما المهديون فيناسبهم قائد يسير أمامهم، وبدلالة الإشارة للقريب، والخطاب التهكمي، التوبيخي للنفس المشركة، لأن المؤمن لم يكن في غفلة عن الحشر، والجزاء، في قوله: "لَقَدْ كُنتَ فِي غَفْلَةٍ مِّنْ هَذَا "وفي قوله: "وَقَالَ قَرِينُهُ هَذَا مَا لَذَيَّ عَتِيدٌ" (').

\*\*\*\*\*

#### العدول إلى الماضي في لوحة خاتمة سورة (الزمر)

الْوَنُفِحَ فِي الصُّورِ فَصَعِقَ مَن فِي السَّمَاوَاتِ وَمَن فِي الْأَرْضِ إِلَّا مَن شَاء اللهُ ثُمَّ نُفِحَ فِيهِ أُخْرَى فَإِذَا هُم قِيامٌ ينظُرُونَ ﴿ وَأَشْرَقَتِ الْأَرْضُ شَاء اللهُ ثُمَّ الْفَرْقَ وَاللهُ عَلَيْ وَاللهُ عَدَاء وَقُضِيَ بَيْنَهُم بِالْحَقِّ وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ ﴿ وَوُقِيَتْ كُلُّ نَفْسٍ مَّا عَمِلَتْ وَهُوَ أَعْلَمُ بِمَا يَوْعُونَ ﴿ وَوُقِيتَ كُلُّ نَفْسٍ مَّا عَمِلَتْ وَهُوَ أَعْلَمُ بِمَا يَفْعُلُونَ ﴿ وَهُو لَيْتُ فَلَ اللّهِ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَقَالَ لَهُمْ خَزَنَتُهَا أَلَمْ يَأْتِكُمْ رُسُلٌ مِّنَكُمْ يَتْلُونَ عَلَيْكُمْ آيَاتِ رَبّكُمْ وَيُدُرُونَكُمْ لِقَاء يَوْمِكُمْ هَذَا قَالُوا بَلَي وَلَكِنْ حَقَّتْ كَلِمَةُ الْعَذَابِ عَلَى وَيُعْرَفِنَ وَقَالَ لَهُمْ خَزَنَتُهَا أَلَمْ يَأْتِكُمْ رُسُلً مِّنَكُمْ يَتُلُونَ عَلَيْكُمْ آيَاتِ رَبّكُمْ وَيُعْرَفُوهَا وَقَالَ لَهُمْ خَزَنَتُهَا أَلْم يَأْتِكُمْ رُسُلً مِّنَكُمْ يَتُلُونَ عَلَيْكُمْ آيَاتِ رَبّكُمْ اللّهُ الْكَمْ لِيَنْ فِيهَا قَيِلُ الْعَذَابِ عَلَى الْمُتَكِبِّ فِي اللّهُ وَقَالَ لَهُمْ خَزَنَتُهَا اللّهُ مُ خَلِيلًا الْمُ اللّهُ وَقَالَ لَهُمْ خَزَنَتُهُا سَلَامٌ عَلَيْكُمْ طَبْتُمْ فَادْخُلُوهَا خَلُوهِ هَا لَا الْمُن مُ فَي اللّهُ وَقَالَ لَهُمْ خَزَنَتُهَا سَلَامٌ عَلَيْكُمْ طَبْتُمْ فَادْخُلُوهَا خَلُونِ الْجَوْلُولُ الْمُونَ فَي وَلَيلُ كُمْ طَبْتُمْ فَادْخُلُوهَا خَلُولُوهَا فَالْدِينَ ﴿ وَقُولُ اللّهُ الْمُكُلِّ فَعُمْ أَجُلُ الْعَامِلِينَ \* وَقَالَ لَهُمْ خَزَنَتُهُا سَلَامٌ عَلَيْكُمْ طَبْتُمْ فَادْخُلُوهَا خَلُولُولَ الْمُعَلِّي عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلْهُا الْمُرْضَ نَتَبَوا أَلْمُ لَلْكُمْ اللّهُ وَاللّهُ الْمُ الْمُؤْلِقُ وَاللّهُ الْمُؤْمُ لِلْمُ الْمُكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْ الْمُتَلِقُ وَالَاكُمُ اللّهُ عَلَى الْمُؤْلِقُ وَلَولَ الْمُعْمَلُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ وَاللّهُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ اللّهُ اللْمُلْكُلُولُولُ اللّهُ الللّ

١ - يراجع: التحرير والتنوير - ٢٦/ ٣٠٧ - ٣٠٨ - بتصرف يسير.

المجلد الأول من العدد التاسع والعشرين لحولية كلية الدراسات الإسلامية والعربية للبنات - بالإسكندرية

— أثر السياق في إنتاج الدلالة البلاغية ((العدول عن الماضي إلى المضارع، وعكسه في الذكر الحكيم- نموذجاً -)) —

الْعَرْشِ يُسَبِّحُونَ بِحَمْدِ رَبِّهِمْ وَقُضِيَ بَيْنَهُم بِالْحَقِّ وَقِيلَ الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ \*" [الزمر: ٦٨- ٥٠].

عدل البيان إلى الماضى فى قوله: "وَنُفِخَ- فَصَعِقَ- ثُمَّ نُفِخَ وَأَشْرَقَتِ وَوُضِعَ وَجِيء وَقُضِيَ وَوُفِّيتُ ... إلخ" استحضارا للصورة وأشْرَقَت ووُضِع وَجِيء وقُضِي ووُفِّيتُ ... إلخ" استحضارا للصورة المستقبلة بالاستعارة التبعية، بناء على تشبيه غير الحاصل بالحاصل فى تحققه بطريق الإجمال فى سياق يبرز أن من أشرك بالله على لم يقدره حق قدره: "وَمَا قَدَرُوا اللَّهَ حَقَّ قَدْرِه ..." (الزمر: ٢٧) لأنه ما وعى أن الله على الخَالِق كُلِّ شَيْء وَكِيلِ" (الزمر: ٢٧) وأن "لَهُ مَقَالِيدُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ" وأنه مالك الآخرة "وَالْأَرْضُ جَمِيعاً قَبْضَتُهُ يَوْمَ الْقَيامة وَالسَّماوَاتُ مَطُويًات بِيَمِينِه إلا على سبيل التمثيل بالاستعارة، القريب الصورة، وأنه عَلَى منزه عن الشريك" سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى عَمَا للله يُشْر كُونَ".

و" لما جرى الكلام على تقرير ذلك، وذيل بخسران الذين كفروا بدليل الوحدانية "وَالَّذِينَ كَفَرُوا بِآيَاتِ اللهِ أُوْلَئِكَ هُمُ الْخَاسِرُونَ "انتقل هنا إلى بيان عظمته في في يوم القيامة، وأن الذين كفروا بآيات الله الدالة على ملكوت الدنيا قد خسروا بترك النظر، فلو اطلعوا على عظيم ملكه في الآخرة لقدروه حق قدره، فتكون الواو عاطفة جملة: "وَالْأَرْضُ بَمِيعاً قَبْضَتُهُ" على جملة: "اللهُ مَقَالِيدُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ "ويكون قوله: "وَمَا قَدَرُوا اللهَ حَقَ قَدْرِهِ. إلى النفاسب مع قدرُوا اللهَ حَقَ قَدْرِهِ. إلى الله أَوْلَئِكَ هُمُ الْخَاسِرُونَ" "(').

فالأفعال الماضية من قوله: "وَنُفِخَ فِي الصُّورِ... إلى .. وَوُفِّيتُ كُلُّ نَفْسٍ مَّا عَمِلَتْ. " كانت "انتقالا من إجمال العظمة إلى تفصيلها، بما يناسب غرض إنذار الكافرين، وتبشير المؤمنين، كما جاءت تصويرا لصدور

١ - التحرير والتنوير - ٢١ / ٢١ - بتصرف.

أحكام إلهية، جاء تنفيذها في المقابلة بين تحقق عذاب من لم يقدروا الله على حق قدره "وَسِيقَ الَّذِينَ كَفَرُوا إِلَى جَهَنَّمَ زُمَراً" وتحقق نعيم الذين قدروه حق قدره "وَسِيقَ الَّذِينَ اتَّقَوْا رَبَّهُمْ إِلَى الْجَنَّةِ زُمَراً" والمقابلة بين عذاب الأولين، ونعيم الآخرين، هي مقابلة بين تحقق وعيد الكافرين بسوق الإذلال، والمهانة، وتحقق وعد المؤمنين بسوق العزة، والكرامة (')

من ثم كان العدول إلى الماضى هو الأنسب للسياق، وغرض الكلام، لاستحضاره الصورة المستقبلة، وتصويره غير الحاصل فى صورة الحاصل الذى تحقق، فسمح للخيال أن يتخطى إمكانية وقوع الأحداث، إلى تفحص ما ترتب على تحققها، فيتقرر فى نفسه أنها قضاء مبرم، لا عدول عنه، مما له دور فى تحقق وعيد الكافرين، ووعد المؤمنين.

وإذا وضح هذا فى صياغة الأفعال الماضية المصورة أحكاما إلهية بطريق الإجمال، فإنه أشد وضوحا فى صياغة الأفعال فى صورة المقابلة المفصلة جزاء كل نفس، ليكون – بهذه الصياغة – شفاء لتشوف النفوس لمعرفة ما أعد لمن لم يقدروا الله على حق قدره، ولمن قدروه حق قدره، فكانت المقابلة بين عذاب الأولين، ونعيم الآخرين فى صورة الماضى، تحقيقا لوعيد الكافرين ووعد المتقين، لاءمت الغرض الأساس (بيان عظمة الله فى الآخرة).

يُرَى هذا فى "إيثار الابتداء بحديث سوق الكافرين إلى جهنم" وَسِيقَ اللَّذِينَ كَفَرُوا إِلَى جَهَنَّمَ زُمَراً" لأنهم الأهم فى مقام الموعظة، والترهيب لمن لم يتعظوا بالآيات، وأخر حديث سوق المتقين "وسيق الَّذِينَ اتَّقَوْا رَبَّهُمْ إِلَى الْجَنَّةِ زُمَراً" لما فيه من زيادة ثناء، وتكرير البشرى لهم"().

١ - السابق - ٢٤ / ٦٤ و ٦٥ - بتصرف.

٢ - السابق - ٢٤ / ٥٥ .

كما يُرَى فى اعتماد التصوير بالمقابلة فى أغلبه على أسلوب الحقيقة، التى تلائم الأحكام القاطعة، مما له دور فى العدول إلى الماضى المفيد تحقق وعيد الذين كفروا، وتحقق جزاء الذين اتقوا ربهم (').

وفى التعبير عن كلا الفريقين بالسوق، مع أنه فى الغالب لما يحتقر، ولا يؤبه بشأنه، فيكون حقيقة فى دفع الكافرين بمهانة وإذلال، ومجازا فى المؤمنين بسوق مراكبهم، حثا لها على الوصول بهم إلى دار العزة والكرامة، وقد هيئت لاستقبالهم، ففى التعبير بالسوق مشاكلة لفظية، تبرز البون بين تحقق عذاب الذين كفروا، وتحقق نعيم الذين اتقوا ربهم.

من ثم دخلت الواو على الفعل "فتحت" في نعيم الذين اتقوا ربهم، فخيَّلت أن أبواب الجنة كانت غلقت –على خلاف الأصل – تهيئة لاستقبالهم، لأنها مفتحة لهم لا تغلق أبدا: "جَنَّاتِ عَدْنٍ مُّفَتَّكَةً لَّهُمُ الْأَبْوَابُ" (ص: ٥٠) والمعنى: تحقق كونها مفتحة، لذا جيء بالواو، أما أبواب النار فهي مغلقة لا تفتح إلا عند دخول أهلها، لتفجأهم بفتح أبوابها بسرعة، تبرز شوقها لالتهامهم، وتغلق مباشرة ليحبس سعيرها عليهم، فلا يصل إلى من خارجها، استعدادا لالتهامهم خاصة (١).

وقد آثر البيان التعبير ب"الَّذِينَ اتَّقَوْا" في مقابل"الَّذِينَ كَفَرُوا" دون الذين آمنوا، ليبرز شعور المتقين بما سيحيق بالكفار من فزع هذه المواقف، فوقوا أنفسهم بالابتعاد عن الكفر " والسياق ينصب على حدث الوقاية من الكفر فناسبه التعبير ب"الَّذِينَ اتَّقَوْا"دون الذين آمنوا، ولأن المتقى أشمل، فيدخل فيه من غفر له، ومن خرج من النار بعد استيفاء عذابه فيدخل الجنة"(").

١ - يراجع: الصورة البيانية في التراث البلاغي - د/ حسن طبل - ص ٢٢ .

٢ - يراجع: الكشاف ٥ / ٣٢٥ والبحر المحيط ٧ / ٢٢٤ ودرة التنزيل وغرة التاويل ٣/
 ١٣٧.

٣ - يراجع: المحرر الوجيز - ٤/ ٣٥٥ .

ويلحظ دلالة الماضى على الاستمرار بوقوعه صلة للموصول"النين اتقواء واستمروا على فعل التقوى، والذين كَفَرُوا" بدلالة السياق، بمعنى: الذين اتقوا، واستمروا على فعل التقوى، والذين كفروا واستمروا على كفرهم، لأن المقام لمدح المتقين، وذم الكافرين، ولتفصيل تنفيذ العدل بين الفريقين، بمجازاة كل بما عمل فى الدنيا "وَقُضِيَ بَيْنَهُم بِالْحَقِّ .. وَوُفِّيتْ كُلُّ نَفْسٍ مَّا عَمِلَتْ" فالماضى هنابجانب دلالته مجازا على تحقق الوعد، والوعيد – قد دل على استمرار كلِ على صفته من الكفر، أو التقوى، فلاءم تحقق نعيم المتقين، وعذاب الكافرين. (').

وجاءت صياغة الأفعال بالبناء للمجهول "إما للاهتمام بهول الأحداث بصرف النظر عن الفاعل، أو لتعظيم قدرة الفاعل الأنه المالك الأوحد ليوم القيامة، مما يلائم الغرض، والسياق(١).

### فرق بين سياقي اللوحتين له أثره في الغرض

وأخيرا، فهناك فرق بين سياقى اللوحتين له دور فى بيان سر العدول ملائما غرض الكلام، فسياق (الزمر) هو بيان قدرة الله هل وعظمته فى الآخرة، بمعاقبة الكافرين، الذين لم يقدروه حق قدره، ومجازاة المؤمنين، الذين قدروه حق قدره، ويأتى وعيد الأولين، وتخويفهم، وبشرى المؤمنين، تبعا لهذا، أما سياق(ق) فهو رد شديد على منكرى البعث، فالتهديد والوعيد هو الغرض الأساس، يعج به السياق، وتنضح به ظلال الأفعال الماضية، ويؤيده الإيجاز الذى اختزل بعض الأحداث، زيادة فى التخويف بالانتقال فجأة من سكرة الموت إلى يوم الوعيد، مما يلائم هذا الغرض.

١ - يراجع: مخالفة مقتضى الظاهر في صيغ الأفعال - ص ٣٢٨ .

٢ - السابق - ص ٣٤٧ .

#### الخاتمة

بعد تتبع أثر السياق في العدول إلى المضارع، وعكسه، في نماذجه المختارة من الذكر الحكيم، توصل البحث إلى ما يلي:

1 – أنه أسلوب عدول عن الأصل، عُدَّ استعارة تبعية في زمن الفعل، ومجازا مرسلا، والتفاتا، وخروجا على خلاف مقتضى الظاهر، و أيًا ما كان، فالمعتد به هو سره البلاغي، ومدى ملاءمته المقام، وغرض الكلام، وأثر السياق في ذلك.

٢ – جاء العدول إلى المضارع في سياقات أبرزها: تصبير رسول الله ﷺ وتسليته، وسياق نبذ فريق من اليهود القرآن، على الرغم من تبشيرهم به، وسياق بيان موقف اليهود من رسلهم، في دعوتهم إلى التوحيد، وسياق تفصيل تكريم الله فريق المؤمنين، وتعذيب فريق الكفر، وسياق الرد على منكري البعث، ببيان عجيب قدرة المولى ﷺ في إحياء الأرض بعد موتها.

7- أفاد العدول إلى المضارع غرضين أساسين (الاستمرارية، واستحضار الحال الماضية) - يجتمعان في سياق، وقد يقصد أحدهما في آخر - يتبعهما في كلٍ أغراضً أخر: كالتصبر، والتسلية، والبشري، والإنذار، والإنكار، والتقرير، والتوبيخ، والتقريع، والوعد، والوعيد، وغيرها، بما يلائم اختلاف مجالات القول.

٤ – فى العدول إلى المضارع طى للزمن إلى الماضى، يستحضره كأنا نراه رأى العين، وفى العدول إلى الماضى طى له إلى المستقبل، ينقل أحداث القيامة التى لم تحدث كأنها قد وقعت، وفرغ من تحققها، وهذا أبلغ فى التذكير، والترهيب، وآكد، وأعظم موقعا فى النفس، لدلالته على تحقق الوقوع.

أحيانا تكاد تتفق صياغة الأسلوب في موضعين، فتوهم التكرار، إلا أن متابعة كلٍ في سياقه تكشف عن فروق دقيقة، تنفى التكرار، وتجعل كلا منهما أليق بسياقه، ومقامه، وغرض الكلام "فَفَرِيْقاً كَذَّبْتُمْ وَفَرِيْقاً تَقْتُلُوْنَ قَرَيْقاً كَذَّبْتُمْ وَفَرِيْقاً تَقْتُلُوْنَ فَرَيْقاً كَذَّبُواْ وَفَرَيْقاً يَقْتُلُوْنَ "" وَبَرَرُواْ لِللهِ جَمِيعاً وَبَرَرُواْ لِللهِ الْوَاحِدِ الْقَهَارِ".

7 – قد يعدل فى سياق إلى المضارع، ولا يراد به زمن محدد، بل يراد استمرار المخاطب على الحدث فى كل وقت، لتهويل الأمر، وتكثيره، وأنه صار ملازما لفاعله كلقبه، وتأتى صياغة المضارع كأنها شرط فيه ما استمر فاعله عليه "إنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا وَيَصُدُّونَ عَن سَبِيلِ اللَّهِ..".

٧- يأتى المضارع جزءاً من مكونات صورة تشبيهية، لا يتجلى سر بلاغته إلا في إطارها "وَاللَّهُ الَّذِي أَرْسنَلَ الرِّيَاحَ فَتُثِيرُ سَحَاباً" "وَمَنْ يُشْرِكْ بِاللَّهِ فَكَأَنَّمَا خَرَّ مِنَ السَّمَاءِ فَتَخْطَفُهُ الطَّيْرُ أَوْ تَهْوِي بِهِ اللَّهِ فَكَأَنَّمَا خَرَّ مِنَ السَّمَاءِ فَتَخْطَفُهُ الطَّيْرُ أَوْ تَهُوي بِهِ اللَّهِ فَكَأَنَّمَا خَرَّ مِنَ السَّمَاءِ فَتَخْطَفُهُ الطَّيْرُ أَوْ تَهُوي بِهِ اللَّهِ فَكَأَنَّمَا خَرَ

^- يرد العدول إلى الماضى فى مشاهد القيامة، لغرضين: (ترهيب الكافرين، وترغيب المومنين) ولسر عام (تصوير غير الحادث بالحادث المحقق) يتبعه أغراض أخر – كالوعد، والوعيد، والإنذار، والبشارة، والتنديم، والتحسير، والتعجيل بالمسرة، أو المساءة، والتشهير بالمكذبين، وتنبيه المنصرف عن القيامة – تختلف تبعا لسياقاته، وأبرزها: بيان عذاب الكافرين، والرد على منكرى البعث، ونعيم المؤمنين، والبشرى بالجنة، وتسلية الرسول وتصبيره.

9 – كثيرا ما يصاغ الماضى فى ثنايا المقابلة بين مشهدين، ليبرز المفارقة بين تحقق نعيم المؤمنين، وعذاب الكافرين، وأحيانا جوابا للشرط ليبرز ارتباط الجزاء بالعمل، أو الإجمال والتفصيل، إيجازا يصور صدور أحكام الهية، يأتى تنفيذها تفصيلا لما أجمل، وكثيرا ما يرد فى صورة مفردة (فعل

- المجلد الأول من العدد التاسع والعشرين لحولية كلية الدراسات الإسلامية والعربية للبنات بالإسكندرية
   أثر السياق في إنتاج الدلالة البلاغية ((العدول عن الماضي إلى المضارع، وعكسه في الذكر الحكيم- نموذجاً -))
- واحد، أو فعلين) وأحيانا تغص به لوحة كاملة، تتابع الأفعال مشكلة عمد البيان فيها، وفي كل يلائم السياق، والمقام، والغرض، ومقصود السورة.

• ١ - تلحظ دلالة الماضى على الاستمرار من سياقه، حينما يقع فى حين الموصول، فيلائم مقامى مدح المتقين، وذم الكافرين الذين اتقوا والذين كفروا واستمروا على التقوى، والذين كفروا واستمروا على كفرهم.

\*\*\*\*\*

وأخيرا، فهذه طاقة نفس حاولت تلمس أثر السياق فى أسلوب من أساليب العدول، لبيان أسراره البلاغية، ومدى ملاءمته المقام، وغرض الكلام، ومقصود السورة، فإن قاربت الهدف، فذلك فضل الله على وإن كان من تقصير، فهى تبادر معتذرة إلى مولاها، وتسأله على أن يلهمها السداد فى القول، والعمل.

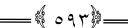
\*\*\*\*\*

والحمد لله الله اله وآخرا. د/عبد العزيز أبو العزم عبد المقصود سليم

- المجلد الأول من العدد التاسع والعشرين لحولية كلية الدراسات الإسلامية والعربية للبنات بالإسكندرية
- أثر السياق في إنتاج الدلالة البلاغية ((العدول عن الماضي إلى المضارع، وعكسه في الذكر الحكيم- نموذجاً -))

#### فهرس المراجع

- ١ القرآن الكريم.
- ٢- أسلوب الدعوة القرآنية بلاغة ومنهاجا د/عبد الغنى بركة ط١- مكتبة وهبة- ١٤٠٣هـ ١٤٠٣م.
- ٣- الإتقان في علوم القرآن- للسيوطي- ت- مركز الدراسات القرآنية- وزارة الشؤون الإسلامية والأوقاف والدعوة والإرشاد- السعودية.
- 3- البديع لابن المعتز ت كراتشقوفسكى دار المسيرة بيروت ط٣- ١٤٠٢هـ ١٩٨٢م.
- البرهان في علوم القرآن للزركشي ت محمد أبو الفضل إبراهيم مكتبة دار التراث القاهرة بدون تاريخ .
- ٦- البرهان في وجوه البيان-لابن وهب- ت- د/ حفني محمد شرف- مكتبة الشباب-القاهرة- ١٩٦٩م.
- ٧- البلاغة العربية عبد الرحمن حبنكة الميداني- دار القلم دمشق- ط١- ١٤١٦هـ ١٩٩٦م.
- ٨- التبيان في علم البيان المطلع على إعجاز القرآن-لابن الزملكاني-ت-د/
   خديجة الحديثي ود/أحمد مطلوب-بغداد- ١٩٦٤.
- ٩ تفسير أنوار التنزيل وأسرار التأويل للبيضاوى ت محمد حلاً ومحمد
   الأطرش دار الرشيد دمشق ط١ ١٤٢١ه ٢٠٠٠م.
- ١ تفسير إرشاد العقل السليم لأبى السعود ت عبد القادر عطا مكتبة الرياض الحديثة الرياض بدون تاريخ.
- 11- تفسير البحر المحيط -ت-مجموعة من الأساتذة ط1- دار الكتب العلمية بيروت 1118هـ 1997م.



- = المجلد الأول من العدد التاسع والعشرين لحولية كلية الدراسات الإسلامية والعربية للبنات بالإسكندرية
- أثر السياق في إنتاج الدلالة البلاغية ((العدول عن الماضي إلى المضارع، وعكسه في الذكر الحكيم- نموذجاً -)) ——
- ۱۲ تفسير التحرير والتنوير للطاهر بن عاشور –الدار التونسية للنشر تونس ۱۹۸٤ م.
- ١٣ تفسير جامع البيان للطبرى ت محمد شاكر وأحمد شاكر ط٢ مكتبة ابن تيمية القاهرة بدون تاريخ.
- 1 تفسير الجامع لأحكام البيان للقرطبى ت د / عبد الله عبد المحسن التركي مؤسسة الرسالة بيروت ط ۱ ۲۷۱ هـ ۲۰۰۳م.
- ۱ تفسير روح المعانى للألوسى دار إحياء التراث العربى بيروت لبنان بدون تاريخ.
  - ١٦ تفسير الشعراوى -دار أخبار اليوم القاهرة.
- ١٧ تفسير الكشاف للزمخشرى ت مجموعة من الأساتذة مكتبة العبيكان الرياض ط١ ١٤١٨ هـ ١٩٩٨م.
- ۱۸ تفسير المحرر الوجيز لابن عطية ت عبد السلام عبد الشافى محمد ط۱ دار الكتب العلمية ۲۲۲ هـ ۲۰۰۱م.
  - ١٩ تفسير مفاتيح الغيب للرازي دار الفكر ط١ ١٤٠١هـ ١٩٨١م.
- ٢ تفسير نظم الدرر في تناسب الآيات والسور لبرهان الدين البقاعي دار الكتاب الإسلامي القاهرة بدون تاريخ.
- ۲۱ التصویر المجازی والکنائی د/ صلاح الدین غراب ط۱ –مکتبة سعید رأفت جامعة عین شمس ۱۶۰۸ هـ ۱۹۸۸ م.
- ۲۲ الجدول في إعراب القرآن الكريم وصرفه وبيانه محمود صافى دار الرشيد دمشق ط۳ ۱٤۱٦ هـ ۹۹۹م.
- ۲۳ جمال النظم القرآنى فى سورة إبراهيم د/ صلاح غراب ط۱ دار الطباعة المحمدية القاهرة ۱۵۱۸ ۱۹۸۹م.
  - ٢٢- حاشية الإنبابي على الرسالة البيانية- ط بولاق- القاهرة- ١٣١٥.



- المجلد الأول من العدد التاسع والعشرين لحولية كلية الدراسات الإسلامية والعربية للبنات بالإسكندرية
- أثر السياق في إنتاج الدلالة البلاغية ((العدول عن الماضي إلى المضارع، وعكسه في الذكر الحكيم- نموذجاً -)) -
- ۰۲- حاشیة شیخ زادة علی البیضاوی دار الحقیقة استانبول ترکیا ۱۶۱۹ هـ ۱۹۹۸م.
- ٢٦ حاشية الطيبي ج٧ ت عبد القدوس راجي محمد موسى ماجستير ٢٦ المعة الاسلامية بالمدينة المنورة تفسير ٢١٤١ه.
- ۲۷ حاشیة القونوی علی البیضاوی ومعه حاشیة ابن التمجید دار الکتب العلمیة بیروت ط۱ ۲۲۱ ه ۲۰۰۱م.
- ۲۸ خصائص التراكيب د/ محمد أبو موسى مكتبة وهبة ط۳ القاهرة ۲۸ محمد أبو موسى مكتبة وهبة ط۳ القاهرة ۲۸
- ٢٩ درة التنزيل وغرة التأويل للخطيب الاسكافي ط٣ دار الآفاق
   الجديدة -بيروت ١٩٧٩م
- ٣- درر العبارات وغرر الإشارات في تحقيق معانى الاستعارات للحموى ٣- در العبارات عبد الحميد التلب ١٤٠٧هـ ١٩٨٧م.
  - ٣١ شروح التلخيص دار السرور بيروت لبنان -بدون تاريخ.
- ٣٢- الصورة البيانية في الموروث البلاغي- د- حسن طبل- مكتبة الإيمان بالمنصورة ط١- ٢٦٦ هـ ٢٠٠٥.
- ۳۳- الطراز للعلوى ت محمد عبد السلام شاهين دار الكتب العلمية بيروت لبنان ط۱ ۱۶۱۵ ۱۹۹۵م.
  - ٣٤ عروس الأفراح لبهاء الدين السبكى ضمن شروح التلخيص.
- ٣٥ الفوائد المشوق إلى علوم القرآن وعلم البيان لابن قيم الجوزية ط١ محمد أمين الخانجي القاهرة ١٣٢٧ه.
  - ٣٦ في ظلال القرآن سيد قطب دار الشروق ١٩٨٧ م.
- ٣٧ مخالفة مقتضى الظاهر فى صيغ الأفعال ظافر غرمان العمرى جامعة أم القرى دكتوراه ٢٠٠٤ هـ ٢٠٠٤م.

- المجلد الأول من العدد التاسع والعشرين لحولية كلية الدراسات الإسلامية والعربية للبنات بالإسكندرية
   أثر السياق في إنتاج الدلالة البلاغية ((العدول عن الماضي إلى المضارع، وعكسه في الذكر الحكيم- نموذجاً -))
- ٣٨ المزهر في علوم اللغة وأنواعها للسيوطي ت فؤاد على منصور دار الكتب العلمية بيروت ط١/ ٩٩٨ ام.
- ٣٩ معجم المصطلحات البلاغية د/ أحمد مطلوب ط٢ مكتبة لبنان الشرون لبنان ١٩٩٣ م.
- ٤ المفردات فى غريب القرآن للراغب الأصفهانى ت محمد سيد كيلانى دار المعرفة -بيروت لبنان بدون تاريخ.
- ١٤ من أسرار التعبير القرآنى دراسة تحليلية لسورة الأحزاب د/محمد أبو موسى ط٢ مكتبة وهبة القاهرة ١٤١٦ هـ ١٩٩٦م.
- ٢٤ من أسرار حروف الجر في الذكر الحكيم د/ محمد الأمين الخضري ط١ مكتبة وهبة القاهرة ١٤٠٩ هـ ١٩٨٩ م.
- 27 منهاج البلغاء وسراج الأدباء للقرطاجنى ت محمد الحبيب بن الخوجة ط١ دار الكتب الشرقية تونس ١٩٦٦م.
- ٤٤ النظم الترتيبي لصفات فلاح المؤمنين في المعقد الأول من سورة "المؤمنون" للباحث بحث منشور في حولية قطاع كليات اللغة العربية والشعب المناظرة لها عدد٤ ٩٠٠ / ٢٠١٠ م القاهرة.

\*\*\*\*\*

# فهرس الموضوعات

| الصفحة | الموضوع                                              |
|--------|------------------------------------------------------|
| ٥٢٥    | تقديم                                                |
| ٥٢٦    | ملاحظات لفتت إلى بحث هذا الموضوع                     |
| ٥٢٧    | تمهيد: مفهوم العدول في استعمال الأفعال               |
| ٥٣١    | من سياقات العدول في هذا الأسلوب                      |
| ٥٣٢    | المبحث الأول: العدول إلى المضارع                     |
| ٥٣٢    | سياق تصبير رسول الله ﷺ وتسليته                       |
| ٥٣٥    | سياق نبذ بعض اليهود القرآن على الرغم من تبشيرهم به   |
| ٥٣٨    | سياق بيان موقف اليهود من رسلهم في دعوتهم إلى التوحيد |
| ٥٣٨    | الأسلوب في سياق سورة البقرة                          |
| 0 £ .  | الأسلوب في سياق سورة المائدة                         |
| 0 £ £  | سياق تفصيل إكرام فريق الإيمان وتعذيب فريق الكفر      |
| ٥٤٨    | سياق التدليل على البعث بإحياء الأرض الموات           |
| 007    | سياق مدح المؤمنين بتعظيم شعائر الله                  |
| 700    | المبحث الثانى: العدول إلى الماضى                     |
| 700    | أولا: العدول إلى الماضى في صورة مفردة                |
| ٥٥٧    | صورة فزع من في السماوات ومن في الأرض                 |
| ٥٦,    | صورة وقوع القول عليهم بظلمهم                         |
| ١٢٥    | عود إلى صورة فزع من في السماوات ومن في الأرض         |
| ٥٦٣    | صورة وجوه الكفار قد كبت في النار                     |
| ٥٢٥    | صورة حشر منكرى البعث وعرضهم صفا                      |
| ٧٢٥    | العدول إلى الماضى بصياغة تكاد تتفق                   |
| ٨٢٥    | الموضع الأول:                                        |
| ٥٧١    | الموضع الثانى:                                       |

| الصفحة | الموضوع                                               |
|--------|-------------------------------------------------------|
| ٥٧٤    | العدول إلى الماضى في سياق تنعيم المؤمنين              |
| ٤ ٧ ٥  | فى مقام إبراز سعادة المؤمنين بنعيم الجنة مقابلا تحسير |
|        | المكذبين:                                             |
| o      | فى مقام سرور المؤمنين بنعيم الجنة وقد كانوا يخشون     |
|        | العقاب:                                               |
| ٥٨١    | ثانيا: العدول إلى الماضى في صورة لوحة متكاملة         |
| 011    | العدول إلى الماضى في لوحة سورة (ق)                    |
| ٥٨٦    | العدول إلى الماضى في لوحة خاتمة سورة (الزمر)          |
| ٥٩.    | فرق بين سياقى اللوحتين له أثره في الغرض               |
| 091    | الخاتمة                                               |
| ०९ ६   | فهرس المراجع                                          |
| 0 9 A  | فهرس الموضوعات                                        |

\*\*\*\*\*\*

