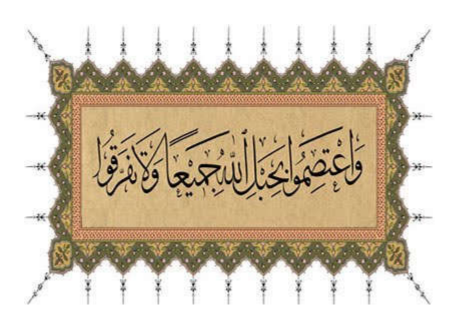
# كشد الغياب عن فرقة الأمة في فري القرآن الكريم

# تأليف

# د. السيد سيد أحمد محمد نجم

دكتوراه في التفسير وعلوم القرآن - جامعة الأزهر أستاذ مساعد التفسير وعلوم القرآن - جامعة المدينة العالمية



# مُعْتَلُمْتُ

الحمد شه ﴿ ٱلّذِى نَزَّلَ ٱلْفُرْقَانَ عَلَىٰ عَبْدِهِ عِلِيكُونَ لِلْعَلَمِينَ نَذِيرًا ﴾ (الفرقان - ۱) أحمده تعالى وأشكره ، جعل القرآن ﴿ تِبْيَننَا لِّكُلِّ شَيْءٍ وَهُدًى وَرَحْمَةً وَبُشَرَىٰ لِلْمُسْلِمِينَ ﴾ (النحل - ۸۹) ، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له ، أنزل كتابه هداية للعالمين ، ورحمة للمؤمنين ، وشفاء لما في صدور الناس أجمعين ، وأشهد أن محمداً عبده ورسوله الذي كان خلقه القرآن ؛ يحل حلاله ، ويحرم حرامه ، ويعمل بمحكمه ، ويؤمن بمتشابهه ، صلى الله عليه و على آله وصحبه الذين ساروا على نهجه ، واقتفوا أثره ، وتمسكوا بهديه ، فعزوا وسادوا ، وملكوا وقادوا ، ومن تبع هديهم ، ولزم سنتهم إلى يوم الدين ، وسلم تسليماً كثيراً .

#### " أما بعد "

فإن من أكبر المصائب التي ابتليت بها هذه الأمة وفتكت في سواعد قواها، وأطاحت برايات مجدها، الاختلاف والتفرق، وصدق الله - وَ إِلّا مَا يَا يَعُولُ وَ الله عَوا الله وَ وَأَطِيعُوا الله وَرَسُولُهُ وَلَا تَنَازَعُوا فَتَفْشَلُوا وَتَذْهَبَرِيحُكُم وَ وَاصْبِرُوا أَ إِنَّ الله مَعَ الصَّبِرِينَ ﴾ (١).

ولا يخفى على كل لبيب أن هذا التفرق جعل الأمة مطمعاً للأعداء الذين يتربصون بها الدوائر ، تتداعى عليها كل قوى البغى والعدوان أملاً فى أن يأخذ كل منها حصته من الغنيمة وليشف كل منها حقده وغليله من الأمة العربية والإسلامية، بل اتحدت كل قوى الشر فى هذا الزمان على الإسلام والمسلمين؛ يساندهم فى ذلك كثير من الرويبضات (٢) ممن أضاع دينه وضميره وعقله ؛ حتى أحتلوا بعضها احتلالاً مباشراً ، واحتلوا بعضها الآخر اقتصادياً وفكرياً – إلا ما رحم ربنا – وهياليا من الرحم ربنا

سورة الأنفال ، الآية (٤٦).

<sup>(</sup>٢) الروبيضة: الرجل التافه أى الحقير ينطق في أمر العامة.

لم تكن الأمة على ما هي عليه الآن ، بل كان تاريخها حافلاً بالأمجاد والعزة والكرامة. فهي أمة جعلها الله - وَالْكُوالْكَةُ - خير أمة أخرجت للناس ، فماذا حدث لها ؟

إن المتأمل في حال الأمة اليوم وما وصلت إليه من القهر والضعف والهوان ليصاب بغصة في القلب تدمى النفوس (١).

توالت على هذه الأمة القرون لينشأ فى صفوفها الصراع والتصدع نتيجة لتراكمات صنعها التشرذم والتفرق بين طوائف المسلمين والاعتداد بالرأى والتعصب له ، فكل واحد له مذهب ، فى نظره أصوب ، وإلى الحق أقرب ، وتناسوا شرع ربهم ﴿ فَلَا تُزُّكُواْ أَنفُسَكُمْ مُ هُو أَعْلَمُ بِمَن آتَّقَى ﴾ (٢).

ولأعداء الإسلام باع لا ينكر في زرع النزاع بين صفوف الأمة ، وتمزيق نخاعها. ناهيك عما تدبره الأيدى الصهيونية والاستعمارية من مخططات لضرب الأمة من الخارج والداخل منوعة في الوسائل ، وأبناء الأمة بين جاهل بتلك الأسباب أو غافل عنها (٣).

أضف إلى ذلك الإعلام الذى له دور فعال فى نشوب النزاعات والخلافات والتفرق، فهو محرك أساسى لذلك .

هذا بخلاف ما بُليت به الأمة من الداخل من أفكار شاذة عن مجتمعنا وإسلامنا من تيارات يتصادم أفكار ها مع أفكار ومعتقدات الأمة الإسلامية، وما أفكار الليبر اليين والعلمانيين منا ببعيد، فهم يكتبون في صحفنا ما يناقض الثوابت وأصول الدين أو يقولونه في نواديهم، هجوم غير مسبوق على بلادنا وعلى رموزها وقياداتها في افتتاحيات الصحف والمجلات، الأخبار والتحليلات، المقابلات المكتوبة والمشاهدة، التصريحات، تسريب معلومات مغلوطة

<sup>(</sup>١) الأمة العربية إلى أين ؟ مقال على شبكة الأنترنت.

<sup>(</sup>٢) سورة النجم ، الآية (٣٢) .

<sup>(</sup>T) تفرق الأمة وأسبابه - مغسلة ستى بنت محمد - مقال على شبكة الإنترنت -

ومغرضة من هنا وهناك .

وأنا من هذا المقام أحذر كل غيور على وطنه ، لأن المسألة أخطر مما يتصور البعض ، فهذا هو المفكر الغربى (آرنولد هوتنغر) يقول موضحاً استراتيجية الغرب الخطيرة ، يقول (نحن نتمسك دائماً بسياسة "فرق تسد "وأن تصنع الدواعى والأسباب التى تدفع هؤلاء إلى التحارب والتقاتل ، بينما ننشغل نحن بتنسيق مصالحنا وسياساتنا ، وسيكون بمقدورنا دوماً أن نبعث بقوات دولية لتلك المناطق بدعوى حفظ السلام والاستقرار "(۱).

لهذه الأسباب كلها ولغيرها استعنت بالله – تعالى – على الكتابة فى هذا الموضوع راجياً منه سبحانه القبول والسداد ، آملاً أن تبعث العزيمة فى النفوس الغيورة على مستقبل هذه الأمة ، وذلك خلال سطور هذا البحث .

وقد جعلته في مقدمة وفصلين وخاتمة .

<sup>(</sup>١) الأقلية الليبرالية - والصراع الداخلي المفتعل - مقال من موقع صيد الفوائد .

#### المقدمة : قد تناولت فيها أهداف البحث وغاياته بإجمال.

## والفصل الأول: الانسباب الداخلية للفرقة ، ويشتمل على عدة مباحث:

- المبحث الأول : عدم الاعتصام بالله وكتابه .

- المبحث الثالث : عدم فهم النصوص فهما سليماً .

- المبحث الرابع: العصبية البغيضة.

المبحث الخامس : الجهال .

- المبحث السادس: الغلو في الدين.

المبحث السابع : التشبه بالكافرين وإتباع سننهم .

المبحث الثامن : اتباع الهوى .

- المبحث التاسع: الابتداع.

المبحث العاشر: التشنيع على أولى الأمر والتقول عليهم وتأليب

الناس ضدهم .

- المبحث الحادى عشر: تقديم الرأى على قول الله وقول رسوله (عُلَيْنَ)

- المبحث الثاني عشر: الإعجاب بالرأي.

- المبحث الثالث عشر: استحكام قوة الحسد في النفوس.

- المبحث الرابع عشر: قطع الأرحام.

- المبحث الخامس عشر: وجود بعض من العلماء الذين انحرفت عقائدهم.

## والفصل الثانى: الاسباب الخارجية للفرقة ، ويشتمل على ثلاثة مباحث :

المبحث الأول : مكائد الكفار للمسلمين .

المبحث الثاني : الاستعمار وأثره على فرقة الأمة .

المبحث الثالث : الغزو الفكرى وأثره على فرقة الأمة .

وأما الخاتمـــة : فتشتمل على أهم ما توصلت إليه في هذا البحث .

# أسباب فرقة الأمة

## للكينك

لقد فهم المسلمون الأولون روح هذا الدين الحنيف ، واختلفوا في فهم نص من كتاب الله أو سنة رسول الله ، ولكنهم – مع هذا الخلاف – كانوا متحدين في المبادىء والغايات لم يكفر بعضهم بعضاً ، بل كانوا يداً واحدة على من عاداهم. ثم خلف من بعدهم خلف جعلوا دينهم لأهوائهم ، فتفرقت الأمة إلى شيع وأحزاب ومذاهب وعصبيات، واستباح بعضهم دماء بعض ، وكان بأسهم بينهم شديداً ، فظمع فيهم من كان لا يستطيع أن يدفع عن نفسه ، فذهبت ريحهم، وتجرأ عليهم أعداؤهم ، وانتقصوا بلادهم من أطرافها ، كل هذا ودعاة الفرقة سادرون في غيهم، ماضون في طريقهم ، لا يدفعهم إلى هذا الطريق الشائك إلا أحد أمرين : إما الجهل بمبادىء الإسلام الصحيح، أو الكيد لهذا الدين الحنيف . لقد لقى الإسلام على يد هؤ لاء وأولئك ما لقى من نكبات ومصائب ، ولو لا قوة تعاليمه وصفاء منبعه واتساق عقيدته مع الفطرة الإنسانية لحرمت الإنسانية من مز اياه و فضائله (۱).

والخلاصة أن من ينظر ويتأمل في أحوال الأمة الإسلامية يرى أن العلاقات بينهم تعرضت لشيء من الاهتزاز، فغلب عليها القطيعة بدل التواصل، والبغضاء بدل المحبة، وهذا يجعلنا أمام ظاهرة خطيرة لابد من تشخيص دوافعها، وخصوصاً إذا علمنا أن هذه الدوافع ليست غضباً لله ورسوله ودينه ؛ إنما هي دوافع دنيوية – إلا من رحم الله جل وعلا – .

وبمشيئة الله تعالى سنتناول في الصفحات التالية أهم هذه الأسباب التي أدت الي الفرقة والخلاف بين الأمة الاسلامية

<sup>(</sup>١) من مقدمة الشيخ محمود شلتوت لكتاب : إسلام بلا مذاهب للدكتور / مصطفى الشكعة ، ص ٢٥ وما بعدها – ط الدار المصرية اللبنانية – الطبعة العشرون .



## المبحث الأول

من أسباب الفرقة: عدم الاعتصام بالله وكتابه.

## تعريف الاعتصام في اللغة والاصطلاح :

## أُولاً : الاعتصام في اللغة :

العصمة في كلام العرب بمعنى المنع ، وعصمة الله لعبده أن يعصمه مما يوبقه ، تقول عصمه يعصمه عصما منعه ووقاه ، وفي التنزيل قوله - تعالى - : ﴿ لَا عَاصِمَ ٱلْيَوْمَ مِنْ أُمْرِ ٱللَّهِ إِلَّا مَن رَّحِمَ ﴾(١) أي : لا معصوم إلا المرحوم (٢).

ويقول ابن فارس: (عصم) العين والصاد والميم أصل واحد صحيح يدل على إمساك ومنع وملازمة، والمعنى في ذلك كله معنى واحد؛ من ذلك العصمة أن يعصم الله تعالى عبده من سوء يقع فيه، واعتصم العبد بالله تعالى إذا امتنع، واستعصم: التجأ، وتقول العرب أعصمت فلانا: أي هيأت له شيئاً يعتصم بما نالته يده أي يلتجيء ويتمسك به (٣).

والخلاصة أن الاعتصام في اللغة جاء بعدة معان وهي : المنع والاتقاء والحفظ والحماية والالتجاء ، وكل هذه المعاني متقاربة وتدور في فلك واحد .

# ثانياً : الاعتصام في الاصطلام :

عرفه المفسرون بعدة معان:

فقال الزمخشرى: الاعتصام بالله هو التمسك بدينه والالتجاء إليه في دفع

<sup>(</sup>١) سورة هود، من الآية (٤٣).

<sup>(</sup>۲) لسان العرب لابن منظور ، مادة (عصم) (٤٠٣/١٢) ط: دار صادر - بيروت - الأولى، وتاج العروس للزبيدى ( $(7.7)^{1}$ ) ط: دار الهداية - تحقيق/ مجموعة من المحققين .

<sup>(</sup>۳) مقاییس اللغة ، لابن فارس (۳۳۱/٤) ط : دار الجیل – بیروت – لبنان – ۱٤۲۰ هـ - (70) مقاییس اللغة ، لابن فارس (۳۳۱/٤) ما دار الثانیة – ت / عبد السلام هارون .

شرور الكفار ومكايدهم(١).

وقال الشوكاني : الاعتصام بالله التمسك بدينه وطاعته  $^{(7)}$  .

وجمع الشيخ الطاهر بن عاشور بين التعريف اللغوى والاصطلاحى للاعتصام فقال: "الاعتصام افتعال من عصم؛ وهو طلب ما يعصم أى يمنع وذلك بالاجتماع على هذا الدين وعدم التفرق ليكتسبوا باتحادهم قوة ونماء (").

من خلال ما تقدم يتبين لنا أن الاعتصام في الاصطلاح يأتي بمعنى التمسك بالدين والوثوق بوعد الله والالتجاء إليه .

# الاعتصام ونبذ الفرقة في السياق القرآني :

من مقاصد الدعوة إلى الله - وَجَالِنَّ - الحرص على ائتلاف القلوب، واجتماع الكلمة، ووحدة الصف، والبعد عن التفرق والاختلاف.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية: "وهذا الأصل – وهو الاعتصام بحبل الله – هو من أعظم أصول الإسلام، ومما عظمت وصية الله تعالى به في كتابه، ومما عظم ذمه لمن تركه من أهل الكتاب وغيرهم، ومما عظمت به وصية النبي في مواطن عامة وخاصة "(3).

<sup>(</sup>۱) الكشاف للزمخشرى ((277/1) ط: دار إحياء التراث العربي – بيروت – (277/1) ط: دار إحياء التراث المهدى .

<sup>(</sup>۲) فتح القدير للشوكاني (1/7) ط: دار الفكر  $- \mu$  بيروت .

<sup>(</sup>۳) التحرير والتنوير ، للطاهر بن عاشور (1/٤) ط: دار سحنون للنشر والتوزيع – تونس – 199۷ م – ت: محمد الطاهر بن عاشور .

<sup>(</sup>٤) مجموع الفتاوى ، لشيخ الإسلام أحمد بن عبد الحليم بن تيمية الحرائى (٣٥٩/٢٢) ط: مكتبة ابن تيمية – الثانية – ت: عبد الرحمن النجدى .

وقد دلت النصوص الكثيرة على هذا الأصل ، من كتاب الله - وَ عَلَى الله على الله وَ عَلَى الله على الله عليهم ، فمن ذلك :

١- قوله تعالى : ﴿ وَٱعْتَصِمُواْ بِحَبْلِ ٱللَّهِ جَمِيعًا وَلَا تَفَرَّقُواْ وَٱذْكُرُواْ نِعْمَتَ
 ٱللَّهِ عَلَيْكُمْ إِذْ كُنتُمْ أَعْدَآءً فَأَلَّفَ بَيْنَ قُلُوبِكُمْ فَأَصْبَحْتُم بِنِعْمَتِهِ ٓ إِخْوَانًا ﴾ (١).

قال ابن كثير – رحمه الله -: " أمرهم الله وَ الآية الكريمة بالجماعة ونهاهم عن الفرقة ، وقد وردت الأحاديث المتعددة بالنهى عن التفرق والأمر بالاجتماع والائتلاف "(٢) أه.

وقال القرطبى: " إن الله يأمر بالألفة وينهى عن الفرقة ؛ لأن الفرقة هلكة والجماعة نجاة "(<sup>۳)</sup> أه.

وما أجمل ما قاله سيدنا عبد الله بن مسعود - ضَيْطَة م عند تفسيره لهذه الآية؛ حيث قال: "يا أيها الناس عليكم بالطاعة والجماعة فإنهما حبل الله الذي أمر به وإن ما تكر هون في الجماعة والطاعة هو خير مما تحبون في الفرقة "(٤).

فليت الأمة الآن تأخذ بمقولة سيدنا عبد الله بن مسعود وتترك بعض ما تحب إن كان فيه فرقة وتلزم الطاعة والجماعة وإن كان فيها ما يخالف هواهم .

٢- قال تعالى: ﴿ وَأَطِيعُواْ آللهَ وَرَسُولَهُ وَلَا تَنَازَعُواْ فَتَفْشَلُواْ وَتَذْهَبَ رِحُكُمْ ﴿ (°).
قال الشيخ السعدى: "(ولا تنازعوا) تنازعاً يوجب تشتت القلوب وتفرقها (تفشلوا) أى تجبنوا (وتذهب ريحكم) أى وتنحل عزائمكم وتتفرق قوتكم

 <sup>(</sup>٥) سورة الأنفال ، من الآية (٤٦).



<sup>(</sup>١) سورة آل عمران ، من الآية (١٠٣).

<sup>(</sup>٢) تفسير ابن كثير (٣٩٠/١) ط: دار الفكر العربي \_ بيروت \_ ١٤٠١ هـ .

<sup>(</sup>٣) الجامع لأحكام القرآن ، لأبي عبد الله محمد بن أحمد الأنصاري القرطبي (١٥٩/٤) ط: دار الشعب - القاهرة .

<sup>(</sup>٤) أخرجه الإمام الطبرى في تفسيره (٣٢/٤) ط: دار الفكر – بيروت – ١٤٠٥، والبغوى والسيوطى في "الدر المنثور" (٤٨٦/٧) ط: دار الفكر – بيروت – ١٩٩٣م، والبغوى في تفسيره (٣٣٣/١) ط: دار المعرفة – بيروت – ت / خالد العك.

ويرفع ما وعدتم به من النصر على طاعة الله ورسوله "(١) أه.

- قال تعالى : ﴿ وَلَا تَكُونُواْ كَالَّذِينَ تَفَرَّقُواْ وَآخْتَلَفُواْ مِنْ بَعْدِ مَا جَآءَهُمُ ٱلْبَيِّنَتُ
   وَأُولَتِهِكَ لَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴾ (٢).
  - ٤- قال تعالى : ﴿ وَمَن يَعْتَصِم بِٱللَّهِ فَقَدْ هُدِيَ إِلَىٰ صِرَاطٍ مُسْتَقِيم ﴾ (٣) .
- ٥- وقال تعالى: ﴿ فَأَقِيمُواْ ٱلصَّلَوٰةَ وَءَاتُواْ ٱلزَّكُوٰةَ وَٱعْتَصِمُواْ بِٱللَّهِ هُوَ مَوْلَلكُمْ ﴾ اللهِ اللهِ هُوَ مَوْلَلكُمْ اللهِ اللهِ هُو مَوْلَلكُمْ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللّهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ
  - ٦- وقال تعالى : ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ فَرَّقُواْ دِينَهُمْ وَكَانُواْ شِيَعًا لَّسْتَ مِنْهُمْ فِي ﴾ شَيْءٍ" (٥) .

وإذا نظرنا إلى الآيات السابقة وغيرها من الآيات التى لم أذكرها – سواء التى حثت على الاعتصام بحبل الله أو التى حذرت من الفرقة والاختلاف ونهت عن التنازع الذى يؤدى إلى الفشل وذهاب القوة والهيبة نلاحظ أن جميع هذه الآيات مدنية أى أنها نزلت بعد هجرة النبى ( المناه المدينة وإقامة دولة الإسلام على أرضها ، وفي ذلك إشارتان :

الإشارة الأولى: إلى النبى (على) وأصحابه بأن اعتصامهم بحبل الله هو سبب من أسباب بناء دولتهم ونشأتها وإظهاره على أعدائه بعد تلك السلسلة من العذاب الذى تعرض له هو وأصحابه في مكة ، كما أن في الآيات أيضاً تحذيراً للنبي (على الفشل وأصحابه من الفرقة والاختلاف لأن ذلك سيؤدى إلى الضعف بعد القوة وإلى الفشل والهزيمة بعد النجاحات والتمكين.

<sup>(</sup>۱) تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان ، ل: عبد الرحمن بن ناصر السعدى (۱) مؤسسة الرسالة – بيروت – ۱۶۲۱ هـ - ۲۰۰۰ ه ، ت : ابن عثيمين .

<sup>(</sup>٢) سورة آل عمران ، آية (١٠٥).

<sup>(</sup>٣) سورة آل عمران ، من الآية (١٠١) .

<sup>(</sup>٤) سورة الحج ، من الآية (٧٨).

<sup>(</sup>٥) سورة الأنعام ، من الآية (١٥٩) .

الإشارة الثانية: إلى أبناء أمة الإسلام بأن يعتصموا بحبل الله ويلجأوا إليه ويحتموا بجنابه حتى يعودوا إلى مجدهم وعزهم، فلا يمكن أن تقوم لهم قائمة إلا بالسير على خطى الحبيب محمد ( والمنه عنه الله الله الله الله الله الله عنه المناؤها بالإسلام ونبذوا الفرقة والخلافات (١).

## طرف مما جاء في السنة النبوية والآثار حول الاعتصام:

جاءت وفرة كثيرة من الأحاديث النبوية تؤكد أهمية الاعتصام بالله وبكتابه، ومن ذلك ما يلى :

١- ما أخرجه مسلم من حديث أبى هريرة - صَيْطَةً - أن النبى (عَيْشُ) قال: "إن الله يرضى لكم ثلاثاً ويكره لكم ثلاثاً ، فيرضى لكم أن تعبدوه ولا تشركوا به شيئاً ، وأن تعتصموا بحبل الله جميعاً ولا تفرقوا ، ويكره لكم قيل وقال وكثرة السؤال وإضاعة المال "(١).

قال الإمام النووى – رحمه الله – : " قوله : ولا تفرقوا : أمر بلزوم جماعة المسلمين وتآلف بعضهم ببعض ، و هذه إحدى قواعد الإسلام (7) " أ ه .

٢- وعن ابن عباس – رضى الله عنهما – أن النبى (عُلِينًا) قال: "يد الله مع الجماعة "(<sup>3</sup>).

٣- وعن ابن عمر – رضى الله عنهما – عن رسول الله ( على الله على الله عنهما ) قال : "عليكم بالجماعة ، وإياكم والفرقة ؛ فإن الشيطان مع الواحد وهو مع الإثنين أبعد ،

<sup>(</sup>١) الاعتصام بحبل الله بين الواقع والمبشرات ، د/ محمود هاشم عنبر ص (٥٥٩) .

<sup>(</sup>۲) أخرجه مسلم في صحيحه – كتاب : الأقضية باب : النهى عن كثرة المسائل من غير حاجه  $- \sqrt{6}$  (۲) ط : دار إحياء التراث العربي – بيروت –  $- \sqrt{6}$  (۱۷۱۵) ط : دار إحياء التراث العربي – بيروت –  $- \sqrt{6}$ 

<sup>(</sup>٣) شرح النووى على صحيح مسلم (١١/١٢) ط: دار إحياء التراث العربي – بيروت – الثانية ١٣٩٢ هـ.

<sup>(</sup>٤) أخرجه الإمام الترمذي في سننه (٤/٦٦٤) ط: دار إحياء التراث العربي – بيروت – ت / أحمد محمد شاكر وآخرون ، وإسناده متكلم فيه كما ذكر أهل العلم .

ومن أراد يحبوحة الجنة فليلزم الجماعة "(١).

٤- وأخرج مسلم عن جابر أن النبى (ﷺ) قال : " إن الشيطان قد أيس أن يعبده المصلون في جزيرة العرب ولكن في التحريش بينهم "(٢).

وأما الآثار فكثيرة أيضاً ، منها:

- ا- عن ابن مسعود ضَحَيَّة أنه كان يخطب ويقول: " يا أيها الناس عليكم بالطاعة والجماعة فإنهما حبل الله الذي أمر به، وإن ما تكرهون في الجماعة خير مما تحبون في الفرقة "(")، وقال أيضاً في معنى قوله تعالى: ﴿ وَآعَتَصِمُواْ نِحَبِّلُ ٱللَّهِ جَمِيعًا ﴾ قال: حبل الله الجماعة (٤).
- ٢- وقال على بن أبى طالب: " اقضوا ما كنتم تقضون ، فإنى أكره الاختلاف
   حتى يكون للناس جماعة أو أموت كما مات أصحابي "(°).
- ٣- وقال ابن عباس في معنى قوله تعالى : ﴿ وَلَا تَتَّبِعُواْ ٱلسُّبُلَ فَتَفَرَّقَ بِكُمْ عَن سَبِيلِهِ ﴾ (١) ، وقوله : ﴿ أَنْ أَقِيمُواْ ٱلدِّينَ وَلَا تَتَفَرَّقُواْ فِيهِ ﴾ (١) ، وقوله : أمر الله

<sup>(</sup>۱) أخرحه ابن حبان في "صحيحه" (۱۰/۳۶) ط: مؤسسة الرسالة – بيروت – الثانية – 1818 هـ - 1997 م – 170 شعيب الأرناؤوط – حديث صحيح ، صححه الألباني في السلسلة الصحيحة (109/7).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم في "صحيحه" كتاب : صفة القيامة والجنة والنار – باب : مثل الجنة مثل النخلة – ح (٢٨١٢) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه السيوطي في "الدر المنثور" (٤٨٦/٧) ، والحاكم في "المستدرك" (٩٩/٤) ط: دار الكتب العلمية - بيروت - الأولى - ١٤١١ هـ - ١٩٩٠م - ت - مصطفى عبد القادر عطا -

<sup>(</sup>٤) أخرجه الطبرى في "تفسيره" (٣٠/٤) والهيثمى في "مجمع الزوائد" (٣٢٦/٦) ط: دار الريان للتراث / دار الكتاب العربي - القاهرة ١٤٠٧ هـ.

<sup>(°)</sup> أخرجه البخارى في " صحيحه " كتاب : فضائل الصحابة – باب : مناقب على بن أبي طالب – ح ((78.0) .

<sup>(</sup>٦) سورة الأنعام ، من الآية (١٥٣) .

<sup>(</sup>V) سورة الشورى ، من الآية (V) .

المؤمنين بالجماعة ونهاهم عن الاختلاف والتفرقة "(1). وقال شيخ الإسلام ابن تيمية: " من قواعد الدين العظيمة التي هي من جماع الدين: تأليف القلوب واجتماع الكلمة وصلاح ذات البين، فإن الله تعالى يقول: ﴿ فَٱتَّقُواْ ٱللّهَ وَأَصْلِحُواْ ذَاتَ بَيْنِكُمْ ﴾ وأمثال ذلك من النصوص التي تأمر بالجماعة والائتلاف وتنهى عن الفرقة والاختلاف، وأهل هذا الأصل هم أهل الجماعة، كما أن الخارجين عنه هم أهل الفرقة، وجماع السنة: طاعة الرسول "(1) أه.

وقد ألف الإمام الشاطبي كتاباً جامعاً في ذلك وسماه " الاعتصام " فيه الكثير من الفوائد .

فحرى بالجميع – لاسيما بالداعى إلى الله – وَ الله الله الله ما دلت عليه النصوص السابقة من الاجتماع على الحق والدعوة إليه والبعد عن الفرقة والاختلاف وتمزيق صفوف المسلمين وتشتيت كلمتهم.

## ثمرات الاعتصام بحبل الله:

للاعتصام بحبل الله تعالى ثمرات عظيمة في الدنيا والآخرة ، دل على ذلك الكتاب والسنة الصحيحة ، ومن ذلك ما يلي :

الاعتصام بحبل الله فيه امتثال لأمر الله - وعَلَي - ، وفيه السمع والطاعة لأمر الله في قوله - وعَلَي - ﴿ وَٱعۡتَصِمُوا بِحَبْلِ ٱللّهِ جَمِيعًا وَلَا تَفَرَّقُوا ﴾ (٤).

<sup>(</sup>۱) أخرجه الطبرى في "تفسيره" ( $^{0}$ ) ، والسيوطى في " الدر المنثور " ( $^{1}$ ) وغير هما .

<sup>(</sup>٢) سورة الأنفال ، من الآية (١) .

<sup>(</sup>۳) مجموع الفتاوي (۱/۲۸ه).

<sup>(2)</sup> سورة آل عمران ، من الآية (1.7) .

#### ٢- المداية إلى الصراط المستقيم:

قال تعالى ﴿ وَمَن يَعْتَصِم بِٱللَّهِ فَقَدْ هُدِىَ إِلَىٰ صِرَاطٍ مُّسْتَقِيمٍ ﴾ (١) . يقول الإمام الشوكاني: " أرشدهم إلى الاعتصام به ليحصل لهم بذلك الهداية إلى الصراط المستقيم الذي هو الإسلام "(١) أه.

## ٣- نصر الله وتأييده لمن اعتصم به :

قال - تعالى - ﴿ إِلَّا ٱلَّذِينَ تَابُواْ وَأَصْلَحُواْ وَٱعْتَصَمُواْ بِٱللَّهِ وَأَخْلَصُواْ دِينَهُمْ لِللَّهِ فَأُولَاتِهِ اللَّهِ وَأُخْلَصُواْ دِينَهُمْ لِلَّهِ فَأُولَاتِهِ اللَّهُ ٱلْمُؤْمِنِينَ أَجْرًا عَظِيمًا ﴾ (٣) .

# 3- أن الله - تعالى - يتولى من اعتصم به وينصره ويؤيده: قال - وَجَالِّ - ﴿ وَٱعْتَصِمُواْ بِٱللَّهِ هُوَ مَوْلَنكُمْ ۖ فَنِعْمَ ٱلْمَوْلَىٰ وَنِعْمَ ٱلنَّصِيرُ ﴾ (٤).

## ٥- الدخول في رحمة الله ونيل فضله وهدايته:

قال - تعالى - ﴿ فَأَمَّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ بِٱللَّهِ وَآعْتَصَمُواْ بِهِ فَسَيُدْ خِلْهُمْ فِي رَحْمَةٍ مِّنهُ وَفَضْلِ وَيَهْدِيهِمْ إِلَيْهِ صِرَاطًا مُّسْتَقِيمًا ﴾(٥).

فالاعتصام بالله هو مدار السعادة وآية الفلاح وطريق النجاة في الدنيا والآخرة ، والاعتصام بحبله يعصم من الضلال ، ويحفظ من الهلاك ، ويورث حفظ العبد ودخوله في رحمة الله - ويحميه من أسباب الشر ، وكيد الأعداء ، ومكر الشيطان ، وشهوات النفس ، ومضلات الفتن .

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران ، من الآية (١٠١) .

<sup>(</sup>۲) فتح القدير (۳٦٧/۱).

<sup>(</sup>٣) سورة النساء ، الآية (١٤٦).

<sup>(2)</sup> سورة الحج ، من الآية (74) .

<sup>(</sup>٥) سورة النساء ، الآية (١٧٥).

# المبحث الثانى من أسباب الفرقة : ترك الحكم بما أنزل الله

## التعريف اللغوى والشرعى للحكم

## أولاً: التعريف اللغوي:

جاء في مختار الصحاح " ح ك م : الحكم : القضاء وقد حكم بينهم يحكُم بالضم حُرُكماً وحكم له وحكم عليه ، والحكم أيضاً الحكمة من العلم ، والحكيم العالم، وصاحب الحكمة والحكيم أيضاً : المتقن "(١) أ ه .

وجاء في مفردات القرآن للأصبهاني: "حكم: منع منعاً لإصلاح، ومنه سميت اللجام حكمة الدابة؛ فقيل حكمته وحكمت الدابة منعتها بالحكمة"(٢) أه.

## ثانياً: التعريف الشرعي:

يستفاد من أقوال العلماء أن الحكم هو: خطاب الشارع إلى المكلفين بالاقتضاء (أمر ونهى بقسميهما) والتخيير (الإباحة) والوضع (سبب وشرط ومانع وأحكام الصحة والبطلان والرخص) (٣).

## تحكيم الشريعة ومنزلته:

لقد كثرت الفتن وتنوعت وتعددت ، وإن مما يدمى القلب ويدمع العين ما

<sup>(</sup>۱) مختار الصحاح ، لأبى بكر الرازى (17/1) ط: مكتبة لبنان ناشرون – بيروت – 1810 – 1990 – 1990 – محمود خاطر .

<sup>(</sup>٢) المفردات في غريب القرآن ، لأبي القاسم الحسين بن محمد الأصبهاني (١٢٦/١) ط: دار المعرفة – لبنان – ت / محمد سيد كيلاني .

<sup>–</sup> ينظر : الموسوعة الفقهية الكويتية – وزارة الأوقاف الكويتية ( $\Lambda/1\Lambda$ ) ط: دار السلاسل الكويت – الثانية .

نسمع عنه فى عصور الأمة المتأخرة من الحكم بغير ما أنزل الله والتحاكم إلى غير شريعة الله تعالى - ؛ حتى صار سمة عامة لكثير من بلاد المسلمين وأصلاً من أصول دساتير ها .

ولعل هؤلاء قد تناسوا أن تحكيم الشريعة يرتبط ارتباطاً وثيقاً بالعقيدة والإيمان ، والآيات في ذلك كثيرة جداً ، وسأكتفى بذكر بعض النماذج:

- ١- قال تعالى فى قصة يوسف عليه السلام ودعوته إلى الله فى السجن :
   ﴿ مَا تَعْبُدُونَ مِن دُونِهِ ٓ إِلّا أَسْمَاءً سَمَّيْتُمُوهَا أَنتُمْ وَءَابَآ وُكُم مَّا أَنزَلَ ٱللهُ إِنَا مِن سُلْطَن ۚ إِنِ ٱلْحُكْمُ إِلّا لِللهِ ۚ أَمَرَ أَلّا تَعْبُدُواْ إِلّا إِيّاهُ ۚ ذَٰ لِكَ ٱلدِينُ ٱلْقَيِّمُ وَلَلِكنَ مِن سُلْطَن ۚ إِنِ ٱلْحُكْمُ إِلّا لِللهِ ۚ أَمَرَ أَلّا تَعْبُدُواْ إِلّا إِيّاهُ ۚ ذَٰ لِكَ ٱلدِّينُ ٱلْقَيِّمُ وَلَلِكنَ أَلَّا عَبُدُواْ إِلّا إِيّاهُ ۚ ذَٰ لِكَ ٱلدِّينُ ٱلْقَيِّمُ وَلَلِكنَ أَلْكَ تَعْبُدُونَ إِلّا إِلّا إِيّاهُ أَنْ لِلْكَ ٱلدِّينُ ٱلْقَيِّمُ وَلَلِكنَ اللهِ عَلَمُونَ ﴾ (١) .
- ٢- قــــال تعـــالى ﴿ لَا إِكْرَاهَ فِي ٱلدِّينِ قَد تَّبَيَّنَ ٱلرُّشَٰدُ مِنَ ٱلْغَيِّ فَمَن يَكُفُرُ بِٱلطَّغُوتِ وَيُؤْمِن بِٱللَّهِ فَقَدِ ٱسْتَمْسَكَ بِٱلْعُرْوَةِ ٱلْوُثْقَىٰ لَا ٱنفِصَامَ لَمَا وَٱللَّهُ سَمِيعً عَلِيمً ﴾ (٢).
- ٣- قال تعالى ﴿ وَرَبُّكَ تَخَلُّقُ مَا يَشَآءُ وَ عَخْتَارُ مَا كَانَ لَهُمُ ٱلْحِيرَةُ شَبْحَينَ
   اللَّهِ وَتَعَلَىٰ عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴾ (٣).
- ٤- قال تعالى ﴿ أَفَغَيْرَ ٱللَّهِ أَبْتَغِي حَكَمًا وَهُو ٱلَّذِي أَنزَلَ إِلَيْكُمُ ٱلْكِتَبَ مُفَصَّلًا ۚ وَالَّذِينَ أَنزَلَ إِلَيْكُمُ ٱلْكِتَبَ يَعْلَمُونَ أَنَّهُ مُنَزَّلٌ مِّن رَّبِكَ بِٱلْحُقِ ۖ فَلَا تَكُونَنَ مِنَ رَبِّكَ بِٱلْحُقِ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا إِن اللَّهُ مَا إِن اللَّهُ اللَّهُ مَا إِن اللَّهُ اللَّهُ مَا إِن اللَّهُ اللللللللَّةُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّ
- ٥- قال نعالى ﴿ وَٱللَّهُ يَحُكُمُ لَا مُعَقِّبَ لِحُكْمِهِ ۚ وَهُوَ سَرِيعُ ٱلْحِسَابِ ﴾(٥).

<sup>(</sup>١) سورة يوسف، الآية (٤٠).

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة، الآية (٢٥٦).

<sup>(</sup>٣) سورة القصص، الآية (٦٨).

 <sup>(</sup>٤) سورة الأنعام ، الآية (١١٤).

<sup>(</sup>٥) سورة الرعد، من الآية (٤١).

١- قال - تعالى - ﴿ فَلَا وَرَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَّىٰ يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ
 ثُمَّ لَا يَجُدُواْ فِيَ أَنفُسِهِمْ حَرَجًا مِّمَّا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُواْ تَسْلِيمًا ﴾(١).

وغيرها من الآيات الكثير

وكلام الأئمة – رحمهم الله – في هذا الباب طويل(1) ، ليس هذا محلها .

فلا شك أن تنحية شرع الله – تعالى - ، وعدم التحاكم إليه فى شئون الحياة من أخطر وأبرز مظاهر الانحراف فى مجتمعات المسلمين ، ولقد كانت عواقب ذلك ما حل بالمسلمين من أنواع الفساد وصنوف الظلم والذل والمحق .

لذلك فرض الله تعالى الحكم بشريعته ، وأوجب ذلك على عباده وجعله الغاية من تنزيل الكتاب ، قال - تعالى - : ﴿ إِنَّا أَنزَلْنَاۤ إِلَيْكَ ٱلْكِتَسِبِٱلْحَقِّ لِتَحُكُم بَيْنَ النَّاسِ مِمَاۤ أَرْنك ٱللَّهُ ﴾ (٣).

ولا شك أن تطبيق الشريعة الإسلامية في مصلحة الجميع ولا ضرر على أحد من تطبيقها ، قال - تعالى - : ﴿ أَفَحُكُمَ ٱلْجَنهِلِيَّةِ يَبْغُونَ ۚ وَمَنْ أَحْسَنُ مِنَ ٱللَّهِ حُكُمًا لِّقَوْمِ يُوقِنُونَ ﴾ (٤).

ولنعلم – أيضاً – أن الشريعة الإسلامية صالحة لكل زمان ومكان ، فخالق البشر الحكيم العليم هو الأعلم بمن خلق ويعلم ما يصلح نفوسهم وما تستقيم به حياتهم على مر العصور ، فأحكام الشريعة توافق الفطرة السليمة ، وتسمح بالحريات التي ليس فيها تعد على حقوق الآخرين ، وتكفل الحرية التي لا تؤدي إلى الإباحية والفوضي بما يفسد حياة العقلاء ، ومن يقول بأن الشريعة لا تصلح

<sup>(</sup>١) سورة النساء ، من الآية (٦٥) .

<sup>(</sup>٢) ينظر كتاب : الحكم بغير ما أنزل الله - أحواله وأحكامه - للدكتور / عبد الرحمن بن صالح المحمود - ط : دار طيبة للنشر والتوزيع .

<sup>(</sup>٣) سورة النساء ، من الآية (١٠٥).

 <sup>(</sup>٤) سورة المائدة ، من الآية (٥٠).

وفى الحديث عنه ( إلى انه قال : ( يا معشر المهاجرين خصال خمس إذا ابتليتم بهن – وذكر منها - : وما لم تحكم أئمتهم بكتاب الله إلا جعل الله بأسهم بينهم) (٢)، وصدق الله – تعالى – ورسوله ( الله فإن الناظر إلى واقع بلاد المسلمين – الآن – يرى ما وقع في تلك البلاد من المصائب، وأنواع الفرقة والعداوة بينهم، وكذا التقاتل والتناحر، كما ظهر الفقر والتدهور الاقتصادى، مع أن في بلاد المسلمين – كما هو معلوم – أعظم الثروات وبمختلف الأنواع، وأعظم سبب في ذلك هو تنحية شرع الله، والتحاكم إلى غيره (٢).

<sup>(</sup>١) سورة القصص، من الآية (٥٠).

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن ماجة فى " سننه " (۱۳۳۲/۲) ط: دار الفكر - بيروت - - - محمد فؤاد عبد الباقى ، وأبو نعيم فى "حلية الأولياء" (۳۳٤/۸) ط: دار الكتاب العربى - بيروت - الرابعة - ۱٤٠٥ هـ ، والحديث صححه الألبانى فى صحيح الترغيب والترهيب -

<sup>(</sup>٣) للاستزادة حول موضوع تحكيم الشريعة ينظر كتاب : فتاوى كبار علماء الأزهر الشريف في وجوب تعظيم الشريعة وتحكيمها – ط : دار اليسر – القاهرة .

## المحث الثالث

## من أسباب الفرقة : عدم فهم النصوص فهماً سليماً

كان السلف – رحمهم الله – يعظمون النص في قلوبهم ، حتى إن أحدهم لا يتجرأ على أن ينسب اجتهاده لنص ؛ خشية أن يكون الخلل في فهمه هو ، فيبقى النص متعالياً سامياً ، مادام أن المسألة فيها أخذ ورد ، وأحياناً يكونون أكثر صراحة؛ فيشيرون إلى أن رأيهم أو موقفهم هو رأى أو اجتهاد وليس أكثر .

أما الآن فإنك إذا أردت الظفر بالمعنى والحجة الأقرب إلى الصواب خرج عليك خصوم النص الشرعى فى كافة قضاياهم التى يصادمون بها النصوص والأحكام الشرعية بدعوى أنهم يخالفون فهماً معيناً للنص الشرعى وليس مخالفة لذات النص الشرعى ، وقد يصاغ ذلك بأشكال مختلفة .

ومن هنا أدى عدم فهم النصوص فهماً سليماً إلى نتائج سيئة حيث أخذت كل فرقة تؤول النصوص لصالحها ، وتقوية ما تذهب إليه من أفكار وآراء ، ومصداق ذلك أنك ترى النص الواحد من الكتاب أو من السنة يفسر بعدة أفكار متعارضة فى بعض الأحيان حسب ما تذهب إليه كل طائفة ، وصار بعضهم يعيب البعض الآخر، وذموا أهل السنة ، وسخروا من مفاهيمهم ، وفرحوا بما عندهم ، وصار حال أهل السنة معهم كما قال الشاعر :

# وكم من عائب قولاً صحيحاً وآفته من الفهم السقيم(١).

وكان لهذه المواقف نتائج ظاهرة هي تفرق الأمة الإسلامية وظهور هم طوائف ، كل طائفة لا تسمع للأخرى بعد أن تحجرت العقول، وجمد كل ذي رأي

<sup>(</sup>۱) هذا قول المتنبى ، ينظر: شرح ديوان المتنبى المسمى: التبيان فى شرح الديوان ، لأبى البقاء العكبرى (٣٣٩/١) ط: دار المعرفة – بيروت – ت: مصطفى السقا وإبراهيم الأبيارى و عبد الحفيظ شلبى ، تاج العروس للزبيدى (١٢٤/١) ط: دار الهداية – ت: مجموعة من المحققين.

على رأيه ، وقدم فهمه على مفاهيم من هو أفقه منه ، واستنكف أن يرجع عما تقرر فى ذهنه ، وهى قضية طالما وقفت حجر عثرة فى طريق الدعوة إلى الإصلاح واجتماع الكلمة قديماً وحديثاً (١).

ولنقف عند نماذج بسيطة توضح لنا ما قررته سابقاً ؛ لأن هذا المجال كبير ويحتاج إلى بحث مستقل .

وأنا أشير هنا إلى ما وقع من أهل الانحراف والأهواء والبدع إذ حرفوا فى دلالات نصوص الوحى ، وحملوا كلام الله - وَ الله الله على غير معناه الصحيح ، فحرفوا الكلم عن مواضعه .

فأهل الضلال والبدع قديماً وحديثاً يستدلون بنصوص الكتاب والسنة ونجد في كلامهم وفي كتبهم: قال الله ، وقال الرسول ، فهل يعنى هذا أنهم على حق؟ الجواب: لا ، لأنهم حملوا كلام الله على غير معناه الصحيح.

الخوارج الأوائل الذين قتلوا خيرة الصحابة - وهم قتلوهم وهم يستدلون بآيات من القرآن ، قتلوا عليا - وهم ذلك قتلوه بنصوص القرآن ، لكن تأولوه على غير تأويله ، وأخبر النبى ( النبي عن صفتهم فقال " يقرعون القرآن لا يجاوز تراقيهم "(٢).

ومن ذلك أن عمرو بن الحمق قال: "طعنت عثمان تسع طعنات منها ثلاث لله وست لغير الله "(٣) ، سيدنا عثمان – فَيْعَبُّهُ – الذي كانت تستحي منه الملائكة يطعن باسم الله!

والجهمية نفوا عن الله أسماءه وصفاته ، واستدلوا على ذلك بنصوص القرآن

<sup>(</sup>۱) أهم أسباب الخلاف - مقال على موقع : دعاة أون لاين -

<sup>(</sup>۲) أخرجه البخارى فى "صحيحه" كتاب: المناقب – باب: كان النبى (ﷺ) تنام عينه ولا ينام قلبه.

<sup>(</sup>٣) تمهيد الأوائل وتلخيص الدلائل – لـ: محمد بن الطيب الباقلاني (٥٢٦/١) ط: مؤسسة الكتب الثقافية – لبنان – الأولى – ١٤٠٧ هـ - ١٩٨٧ م – ت/ عماد حيدر

والسنة ، وكذلك المعتزلة والباطنية كلاهما حملوا كلام الله وكلام رسوله على غير معناه الصحيح . وإن كانت بعض هذه الفرق التى ظهرت فى صدر الإسلام اندثرت فى هذه العصور المتأخرة بأسمائها لكنها بقيت بمضمونها ومعتقداتها ، فظهر فى هذه العصور المتأخرة من تطاول على كلام الله وكلام رسوله ، وبدأ يستشهد فى ضلالاته التى ينشرها بين الناس بأدلة من القرآن والسنة ليلبس على عامة الناس ، فوقع بعض العامة فى شىء من الريبة والتردد .

وقد ظهرت مؤخراً بدعة – وليست بجديدة – وهي ما يسمى بإعادة قراءة النص ، يرددها بعض المنتسبين للمثقفين ، والذين أرادوا أن يغيروا ويبدلوا في شرع الله - وهي المنتسبين للمثقفين ، والذين أرادوا أن يغيروا ويبدلوا في شرع الله - ولا ندرى ما المراد بإعادة قراءة النص ؟ هل معناه تنزيل النصوص على ما جدّ من الحوادث ؟ فهذا أمر مسلم ولا ضرر فيه ، ولا يزال العلماء - قديماً وحديثاً - كلما جدّت حادثة ونزلت نازلة التمسوا لها دليلاً في الكتاب والسنة، والتمسوا النظائر والأشباه لها ، لكن أصحاب هذه البدعة لا يريدون هذا المعنى ، وإنما يريدون أن يفهم النص فهماً جديداً لم يفهمه السلف وأهل العلم قبلهم ، ولهذا جنوا على نصوص القرآن والسنة ، وافتروا على الله وعلى رسوله ، لأنهم حملوا كلام الله وكلام رسوله ما لا يحتمل .

وقد أدى ذلك كله إلى تشرذم الأمة وافتراق كلمتها ، ولو أنهم ردوه إلى الله ورسوله وإلى فهم سلف الأمة لكان خيراً لهم وأقوم وأدعى لعدم التشرذم .

فاسلك حباك الله بالإيمان فبهديه تنجو من النيرران واقهر غرور النفس والشيطان فنعيمها يبقى وليس بفان هذا طريـق السالـكين لربـهم ولتتبع هدى النبى المصطفى وازهـد أخـى فى متاع زائل واعمل لجنات النعيم وطيبها

وقد ذكر الأئمة – رحمهم الله – أن المفسر لكتاب الله – تعالى – لابد له من شروط ؛ منها : علمه بدلالة السياق ؛ فلا يمكن أن يفسر القرآن بمجرد علمه بالألفاظ وحدها ، بل لابد أن ينظر بدقة وإمعان في السياق القرآني ؛ حتى يعرف قصد المتكلم ، يقول الإمام ابن القيم – رحمه الله – : قال شيخنا : وقد تأملت من هذا الباب ما شاء الله فرأيت الصحابة أفقه الأمة وأعلمها .... وإلى ساعتى هذه ما

علمت قولاً قاله الصحابة ولم يختلفوا فيه إلا كان القياس معه ... "(١).

وقال الإمام الشاطبي – رحمه الله -: "وكثير من فرق الاعتقادات تعلق بظواهر من الكتاب والسنة في تصحيح ما ذهبوا إليه مما لم يجر له ذكر ولا وقع ببال أحد من السلف الأولين "(٢).

وقال – أيضاً -: "كما أن اعتبار النصوص من غير اعتماد على الفهم الوارد عن السلف فهى مؤدية إلى التعارض والاختلاف ، وهو مشاهد معنى ، ولأن تعارض الظواهر كثير مع القطع بأن الشريعة لا اختلاف فيها "(").

وقال الإمام أحمد – رحمه الله – : " أصول السنة عندنا التمسك بما عليه أصحاب رسول الله ( على الله عليه علالة (3) و كل بدعة ضلالة (3) .

نسأل الله - تعالى - أن يوفقنا لطاعته ورضاه ، وأن يجنبنا البدع والزلل فى كل أعمالنا وأقوالنا وحركاتنا ، ونسأله أن يعيننا على سلوك الصراط المستقيم ، على خطى نبينا الكريم ، بفهم سلفنا الأبرار . آمين .

<sup>(</sup>١) إعلام الموقعين (٥٧/٢).

<sup>(</sup>٢) الموافقات (٧٢/٣) .

<sup>(</sup>٣) الموافقات (٢٨٢/٣).

<sup>(</sup>٤) المدخل إلى مذهب الإمام أحمد بن حنبل (٦٩/١) ط: مؤسسة الرسالة - بيروت .

## المحث الرابع

## من أسباب الفرقة : العصبية البغيضة

من حين لآخر تطالعنا الأحداث عن اشتباكات بين فريق وفريق فتسفك دماء الأبرياء ، وتهدم الممتلكات ، وتيتم الأطفال ، وترمل النساء بسبب التعصب البغيض لرأى أو لشخص أو لحزب ، بعيداً عن منطق الحوار والأعراف ، وبعيداً عن سلطة القانون والشرع الإلهى ، وكأننا نعيش العصر الجاهلي ومقالة أحد شعرائها – والذي يعبر عن واقع ذلك الزمان الغابر قبل بزوغ فجر الإسلام – حيث قال :

وما أنا إلا من غزية إن غوت غويت ، وإن ترشد غزية أرشد (١)

إنه لأمر محزن ومخزى وبعيد عن روح وسماحة الإسلام – الذى حارب هذه العادات وهذا السلوك الذى تحركه نزعة التطرف - ، بل هى جريمة لا يقبلها شرع ولا عقل ولا تقره العقول والفطرة السليمة .

فحفظ النفس إحدى الضروريات الخمس التي قال الله – تعالى – فيها -: ﴿ وَلَا تَقْتُلُواْ ٱلنَّفْسِ ٱلَّتِي حَرَّمَ ٱللَّهُ إِلَّا بِٱلْحَقِّ ﴾ (٢).

قال شيخ الإسلام ابن تيميه – رحمه الله -: "فلابد إذا ظلمه ظالم أو ظلم الناس ظالم وسعى في الأرض بالفساد ، وأخذ يسفك دماء الناس ويستحل الفروج ويهلك الحرث والنسل ونحو ذلك من أنواع الضرر التي لا قوام للناس بها ؛ أن يدفع هذا القدر ، وأن يعاقب الظالم بما يكف عدوان أمثاله "(٣) أ ه.

<sup>(</sup>۱) القائل هو : درید بن الصمة ، ینظر : العقد الغرید لابن عبد ربه ( $^{0}$  ۱) ط : دار إحیاء التراث العربی – بیروت – لبنان – الثانیة ۱٤۲۰ هـ -  $^{0}$  ۱۹۹۹ م ، خزانة الأدب للبغدادی ( $^{0}$  ۲۹۸/۱۱) ط : دار الکتب العلمیة – بیروت – الأولی –  $^{0}$  ۱۹۹۸ م –  $^{0}$  محمد نبیل طریفی و إمیل یعقوب .

<sup>(</sup>٢) سورة الأنعام ، من الآية (١٥١).

<sup>(</sup>۳) مجموع الفتاوي (۱۲٥/۱٥).

وقال – أيضاً -: " الفساد إما في الدين ، وإما في الدنيا ، فأعظم فساد الدنيا قتل النفوس بغير الحق ، ولهذا كان أكبر الكبائر ، بعد أعظم فساد الدين الذي هو الكفر "(۱) أ ه.

ونقل الشاطبي – رحمه الله – في " الموافقات " اتفاق سائر الملل على حفظ الضروريات الخمس ، ومنها حفظ النفس ، فقال :

" قد اتفقت الأمة ؛ بل سائر الملل على أن الشريعة وضعت للمحافظة على الضروريات الخمس ، وهي : الدين ، والنفس ، والنسل ، والمال ، والعقل ، وعلمها عند الأمة كالضرورى ، ولم يثبت لنا ذلك بدليل معين ، ولا شهد لنا أصل معين يمتاز برجوعها إليه ، بل عُلمت ملاءمتها للشريعة بمجموعة أدلة لا تتحصر في باب واحد "(۲) أه.

فالعصبية البغيضة كانت وما تزال إحدى المعاول الهدامة لوحدة الأمة الإسلامية ؛ حيث غطت على أبصار وقلوب أتباعها فحجبتهم عن النظر إلى الآخرين بعين الأخوة والترابط العام ومحاولة تألف القلوب وجمع الكلمة ، فأخذت كل طائفة تمجد أفكارها ، وتتحزب حولها ، وتشنع على الآخرين ، فكم سفكت بسببها من الدماء ، وكم خربت من مدن عامرة ، لأن سلطان العصبية لا عقل عنده ، والتعصب – كما يقول بعض العلماء - : (ظاهرة ذميمة لا يؤدى إلا إلى التفرقة والتعادى ... وثمرة التعصب الاختلاف والفرقة والتباغض ). (٣)

وقد نهى الأئمة الأربعة عن تقليدهم ، وذموا من أخذ أقوالهم بغير حجة ، فقال الشافعي – رحمه الله – : "مثل الذي يطلب العلم بلا حجة كمثل حاطب ليل،

<sup>(</sup>۱) اقتضاء الصراط المستقيم (٧٦/١) ط: مطبعة السنة المحمدية – القاهرة – الثانية – 17٦٩ هـ - ت/ محمد حامد الفقى .

<sup>(</sup>٢) الموافقات للإمام الشاطبي (٣٨/١) ط: دار المعرفة - بيروت - ت / عبد الله دراز .

<sup>(</sup>٣) مقدمة في اختلاف المسلمين وتفرقهم – طارق عبد الحليم – محمد العبدة – (ص/٨٤/) ط: دار الأرقم – الثانية – ١٩٨٦م .

يحمل حزمة حطب وفيه أفعى تلدغه وهو لا يدري " ذكره البيهقي(١).

وقد قال ابن مسعود - فَيْجَابُهُ - : "لا يقلدن أحدكم في دينه رجلاً إن آمن آمن، وإن كفر كفر فإنه لا أسوة في الشر "(Y).

وقال الشنقيطى - رحمه الله - : "ومعلوم أن المقلد الصرف لا يجوز عده من العلماء ولا من ورثة الأنبياء (7).

والتعصب له صور كثيرة ، منها: التعصب للمال والدنيا والإخلاد إليها ، ومنها التعصب الدينى ، ومنه التقليد المذموم الذى يقدم فيه الأتباع قول من يقلده على قول الله ورسوله ، ومنها التعصب لجماعة أو حزب ، فتجد المنتمى إليه يدين بالولاء لأصحاب جماعته دون غير هم من المسلمين ، وهذا مذموم لا محالة .

وقد وصفت السنة المطهرة التعصب لشيخ أو عالم حبر واتباعه حتى لو خالف الدليل بالعبادة .

ومما تنفطر منه القلوب في عصرنا الحاضر تقليد بعض صغار الأسنان لبعض من ينتسبون للدعوة أو الزاعمين لحرية الآراء والإبداع في سب وتجريح العلماء والدعاة إلى الله ، وتناسوا أن لحوم العلماء مسمومة ، فليتقوا الله – تعالى – وليعدوا للسؤال أمام الله – وجَالً – جواباً من الآن على خوضهم فيما لا يحسنون وتعاليهم على من بذلوا أوقاتهم وأموالهم وأبدانهم في الدعوة إلى الله – تعالى – وقد يكونون من أوليائه – سبحانه – الذين توعد الله بمحاربة من بارزهم بالعداوة ، فاللهم اهدهم وأصلح فساد قلوبهم .

<sup>(</sup>۱) المدخل إلى السنن الكبرى ، للإمام البيهقى (1/1) ط: دار الخلفاء للكتاب الإسلامى – الكويت – 15.5 هـ - 1.5 د . محمد ضياء الرحمن الأعظمى .

<sup>(</sup>٢) الاعتصام ، للإمام الشاطبي (٣٥٩/٢) .

<sup>(</sup>٣) أضواء البيان (٢٥٩/٧) ط: دار الفكر للطباعة والنشر - بيروت - ١٤١٥ هـ - ١٩٩٥ هـ - ٢٥ مكتب البحوث والدر اسات ، والمسألة فيها تفصيل ليس هذا محله ، والفرق بين التقليد والاتباع ، ومتى يجوز التقليد وما هي شروطه ؟ كل هذا ليس هنا محله .

## المحث الخامس

## من أسباب الفرقة : الجمسل

لقد حث الله - تعالى - على العلم ، وبين منزلة العلماء ، والثواب العظيم لهم عند الله - وَحَبَالٌ - قال - تعالى - : ﴿ يَرْفَعِ ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مِنكُمْ وَٱلَّذِينَ أُوتُواْ ٱلْعِلْمَ دَرَجَتٍ ﴾ (١) .

وذم الله - تعالى - الجهل وحذر منه وبين أنه سبب إعراض المعرضين عن دعوة الأنبياء والمرسلين ، فقال - تعالى - مخبراً عن قول نوح لقومه : ﴿ وَيَعقَوْمِ لَا أَسْعَلُكُمْ عَلَيْهِ مَالاً إِنَّ أَجْرِى إِلَّا عَلَى ٱللَّهِ وَمَآ أَنَا بِطَارِدِ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوۤا إِنَّهُم مُّلَنقُوا رَبِّمْ وَلَيكِنّي الرّبِاللّهِ وَلَيكِنّي أَرَنكُر قَوْمًا تَجَّهَلُونَ ﴾ (٢) .

والجهل – أيضاً – يدفع الناس للشرك بالله – رَجُلِلٌ - ، قال – تعالى – عن موسى – السَّلِلُ – وقومه: ﴿ وَجَنوزُنَا بِبَنِي إِمْرَءِيلَ ٱلْبَحْرَ فَأَتَوْا عَلَىٰ قَوْمِ عَن موسى – السَّلِلُ – وقومه: ﴿ وَجَنوزُنَا بِبَنِي إِمْرَءِيلَ ٱلْبَحْرَ فَأَتُواْ عَلَىٰ قَوْمٍ يَعَكُفُونَ عَلَىٰ أَصْنَامِ لَهُمْ قَالُ إِنَّكُمْ قَوْمٌ لَيَا إِلَيها كَمَا لَهُمْ ءَالِهَ أَقَ قَالَ إِنَّكُمْ قَوْمٌ مَعَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُمْ عَالَمٍ اللهُ اللهُمْ عَالَمُ اللهُمْ عَلَىٰ اللهُمُ عَلَىٰ اللهُمْ عَلَىٰ اللهُمْ عَلَىٰ اللهُمُ عَلَىٰ اللهُمُ عَلَىٰ اللهُمُ عَلَىٰ اللهُمُ عَلَىٰ اللهُمْ عَلَىٰ اللهُمُ عَلَىٰ اللهُمُ عَلَىٰ اللهُمُ عَلَىٰ اللهُمُ عَلَىٰ اللهُمُ عَلَىٰ اللهُمُ عَلَىٰ اللهُمْ عَلَىٰ اللهُمُ عَلَىٰ اللَّهُمُ عَلَىٰ اللَّهُمُ عَلَىٰ اللَّهُمُ عَلَىٰ اللَّهُمُ عَلَىٰ اللَّهُمُ عَلَىٰ اللَّهُ اللَّهُمُ عَلَىٰ اللَّهُمُ عَلَىٰ عَلَىٰ اللَّهُمُ عَلَىٰ عَلَىٰ اللَّهُمُ عَلَىٰ الللَّهُمُ عَلَى اللَّهُمُ عَلَىٰ اللَّهُمُ عَلَى اللَّهُمُ عَلَىٰ اللَّهُمُ عَلَىٰ اللّ

والجهل المقصود هنا هو عدم التفقه في الدين عقيدة وشريعة ، وهو الجهل بالسنة وأصولها وقواعدها ومناهجها ، وليس مجرد عدم تحصيل المعلومات.

كان عبد الله بن مسعود - رضي عنه عنه عليك بالعلم قبل أن يقبض،

<sup>(</sup>١) سورة المجادلة، من الآية (١١).

<sup>(</sup>٢) سورة هود، الآية (٢٩).

<sup>(</sup>٣) سورة الأعراف، الآية (١٣٨).

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخارى في "صحيحه" – كتاب : الفتن – باب : ظهور الفتن – ح (2) .

و قبضه أن يذهب أهله ، أو قال : أصحابه (١)

أر أيتم لو أن الناس صنعوا كما صنعتم من كان يجاهد العدو !! ومن كان يأمر بالمعروف وينهى عن المنكر !! ومن كان يقيم الحدود !! ارجعوا فتعلموا ممن هو أعلم منكم !! وعلموا من أنتم أعلم منهم !! واسترجع فما برح حتى قلع أبنيتهم وردهم وردهم أنكم !!

ويزيد الشاطبي – رحمه الله – المسألة تفصيلاً ويبين أن من أسباب الفرقة: ترأس الجهلة، وأن الاختلاف المؤدى للفرقة لا يصدر أبداً من العلماء الراسخين في العلم، فيقول: " فاعلموا أن الاختلاف في بعض القواعد الكلية لا يقع في العاديات الجارية بين المتجرين في علم الشريعة العاملين بمواردها ومصادرها، ثم يذكر أن الاختلاف المؤدى للفرقة والذي يلقى العداوة بين المسلمين إنما يقع حينما يعتقد الإنسان في نفسه أو يعتقد فيه أنه من أهل العلم والاجتهاد في الدين – ولم يبلغ تلك الدرجة – فيعمل على ذلك ويعد رأيه رأياً وخلافه خلافاً، ولكن تارة يكون ذلك في جزئي وفرع من الفروع، وتارة يكون في كلى وأصل من أصول الدين – كان من الأصول الاعتقادية أو من الأصول العملية – فتراه آخذاً ببعض جزئيات الشريعة في

<sup>(</sup>۱) أخرجه: الهيثمى فى "مجمع الزوائد" (١٢٦/١) ط: دار الريان للتراث – القاهرة – الدرجه: الهيثمى فى " المعجم الكبير (١٧٠/٩) ط: مكتبة الزهراء – الموصل – ١٤٠٧ هـ - ١٩٨٣م – الثانية – ت/حمدى عبد المجيد السلفى ، وذكره الأجرى مرفوعاً ، وهو صحيح .

<sup>(</sup>۲) شرح السنة ، للإمام : الحسين بن مسعود البغوى (۱۰/۵۰) ط : المكتب الإسلامى – دمشق – بيروت – الثانية – ۱٤٠٣ هـ - ۱۹۸۳ م – ت/ شعيب الأرناؤوط – محمد زهير الشاويش .

هدم لكيانها حتى يصير منها ما ظهر له بادىء رأيه من غير إحاطة بمعانيها ولا رسوخ في فهم مقاصدها ، وهذا هو المبتدع وعليه نبه الحديث الصحيح "(١) أه.

ولقد جاء التحذير من ترؤس الجهلة على لسان رسول الله (عَلَيْنَ) ، وأخبر أن ذلك من أشراط الساعة ، فقال (عَلَيْنَ) : " إن من أشراط الساعة أن يلتمس العلم عند الأصاغر "(٢).

والتماس العلم عند الأصاغر لا يكون إلا بترأسهم وتصدر هم للفتيا من جهة ، وذهاب العلماء الراسخين أو تنحيتهم من جهة أخرى .

يقول عمر بن الخطاب - فَيْكُنُّهُ - " ألا إن الناس لم يزالوا بخير ما أتاهم العلم عن أكابر هم "(").

وليس المراد هنا بالأصاغر صغار السن ، فقد كان عمر - ضَيْطَانه - يستشير الصغار ، وكان القراء أهل مشورته كهولاً وشباناً ، ولكن الجهلة الذين يقولون برأيهم وبغير فقه في الكتاب والسنة فيضلون ويضلون ، وأهل البدع أصاغر في العلم.

يقول ابن حجر – رحمه الله –: "إن إسناد الأمر إلى غير أهله إنما يكون عند غلبة الجهل ، ورفع العلم ، وذلك من جملة الأشراط ومقتضاه أن العلم ما دام قائماً ففى الأمر فسحة "(3).

وهنا تجدر الإشارة إلى عدة تنبيهات:

أولاً: إن من الجمل: عدم العمل بالعلم ، ولقد ذم الله - تعالى - علماء السوء

<sup>(</sup>١) الاعتصام (١٧٢/٢ وما بعدها).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطبراني في " المعجم الكبير " (٣٦١/٢٢) عن أبي أمية اللخمي ، حديث صحيح ذكره الألباني في السلسلة الصحيحة .

<sup>(</sup>٣) ينظر : كنز العمال للمتقى الهندى ( ١٩٤/١) ط : دار الكتب العلمية – بيروت – الأولى – 1910 هـ - ١٩١٨ هـ – ١٩٩٨ م – ت/ محمود عمر الدمياطي ، أثر صحيح .

<sup>(</sup>٤) فتح البارى شرح صحيح البخارى ، للإمام ابن حجر العسقلانى (١٤٣/١) ط: دار المعرفة – بيروت - - ت/ محب الدين الخطيب .

الذين يقولون ما لا يعملون ، فقال - سبحانه - : ﴿ أَتَأْمُرُونَ ٱلنَّاسَ بِٱلْبِرِ وَتَنسَوْنَ أَنفُسَكُمْ وَأَنتُمْ تَتْلُونَ ٱلْكِتَنبُ أَفَلا تَعْقِلُونَ ﴾ (١) .

لذلك كان الصحابة - وَاللَّهُ - حريصين على العمل بالذي علموه، ويخافون من السؤال يوم القيامة، يقول أبو الدرداء - وَاللَّهُ - : " إن أخوف ما أخاف إذا وقفت على الحساب أن يقال لى : وقد علمت فماذا عملت فيما علمت "(٢)، ويوصينا - واللَّهُ - فيقول : " لا تكون تقياً حتى تكون عالماً ولا تكون بالعلم جميلاً حتى تكون به عاملاً "(٣).

يقول ابن تيمية — رحمه الله - : "وكانت البدع الأولى مثل" بدعة الخوارج " إنما هي من سوء فهمهم للقرآن لم يقصدوا معارضته لكن فهموا منه ما لم يدل عليه (0) أ هـ .

ثالثاً: من الجمل: المنازعة في المسألة قبل استكمال العلم وإحكامه وجمع حواشيه وأطرافه. فيظن المسلم أنه بقراءته للقرآن قد استكمل العلم فيذهب للمنازعة ، وإنكار ما يجهله ، فلقد أنكرت أم يعقوب على عبد الله ابن مسعود لعنه للواشمات والمتنمصات والمتفلجات للحسن المغيرات خلق الله ، قالت له : ما هذا ؟ قال : وما لي لا ألعن من لعن رسول الله (عليه) في كتاب الله " قالت : لقد قرأت ما بين اللوحين فما وجدته ، فقال :

<sup>(</sup>١) سورة البقرة ، الآية (٤٤).

<sup>(</sup>۲) أخرجه الطبرى في "تفسيره" (۲٦٨/٧) ، وابن أبي شيبة في "المصنف" (١٨٢/٩) ط: مكتبة الرشد – الرياض – الأولى – ١٤٠٩ هـ - ت/ كمال يوسف الحوت .

<sup>(7)</sup> الموافقات للشاطبي (7)).

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخارى في "صحيحه" كتاب : استتابة المرتدين والمعاندين وقتالهم - باب : قتل الخوارج والملحدين بعد إقامة الحجة عليهم - - - (- 79- ) .

<sup>(°)</sup> مجموع الفتاوي (۳۰/۱۳).

والله لئن قرأتيه لقد وجدتيه ﴿ وَمَا ءَاتَنكُمُ ٱلرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَدُمُ عَنْهُ فَانتَهُواْ أَلَكُمْ وَمَا نَهَدُكُمْ عَنْهُ فَانتَهُواْ وَاللَّهُ ۖ إِنَّ ٱللَّهَ شَدِيدُ ٱلْعِقَابِ ﴾ (١) .

## رابعاً: إن من الجمل: تجزئة الشريعة والأخذ ببعض النصوص دون بعض أو الزعم بالاستغناء بالقرآن الكريم عن السنة النبوية.

يقول الشاطبى – رحمه الله -: " ومدار الغلط فى هذا الفصل إنما هو على حرف واحد والجهل بمقاصد الشرع وعدم ضم أطرافه بعضها لبعض ، فإن مأخذ الأدلة عند الأئمة الراسخين إنما هو على أن تؤخذ الشريعة كالصورة الواحدة بحسب ما ثبت من كلياتها وجزئياتها "(٢) أه.

فينبغى للمسلم أن يتنبه إلى مخططات أعداء الدين الموجهة للمسلمين من محاولتهم تجزئة الشريعة والحد من العمل بها وتعطيل بعض أحكامها لإضعاف المجتمع المسلم، ومحاولتهم الدائمة لتشكيك الناس في السنة النبوية.

ولقد علم أعداء الدين أهمية العلم الشرعى في بقاء الأمة المسلمة وقوتها ، وعلموا – أيضاً – خطورة الجهل وكيف أنه أقوى سلاح لتفريق هذه الأمة ومن ثم السيطرة عليها ، فعمدوا جاهدين إلى نشر الجهل بالدين الإسلامي بين صفوف أبنائه ، ومحاولة فصل المسلم عن دينه ، ثم استغلال الجهلاء لبث مخططاتهم الاحتلالية ولمد نفوذهم على ثروات المسلمين بل وعقولهم (٦).

فالجهل مصيبة – أعاذنا الله منه - ، والجهل سبب رئيس لوجود الافتراق ، والجهلاء هم مادة الفرق ، وهم وقودها .

<sup>(</sup>۱) سورة الحشر ، الآية (۷) ، والأثر أخرجه البخارى في "صحيحه" كتاب : التفسير – باب ، وما أتاكم الرسول فخذوه – ح (٤٨٨٦) .

<sup>(</sup>٢) الاعتصام (٢٤٤/١).

<sup>(</sup>٣) أسباب التفرق – موقع الدرر السنية .

### المحث السادس

## من أسباب الفرقة : الغلو في الدين

الغلو في الدين آفة قديمة في جميع الأمم السابقة ، وقد كانت هذه الآفة الخطيرة سبباً لهلاكها ؛ كما قال (على المنافق : " فإنما أهلك من كان قبلكم الغلو في الدين "(۱). وقبل الدخول في الموضوع لابد أن نعرج على كتب اللغة لنستوضح معنى الغلوحتى يسهل لنا معرفته والحديث عنه .

## المعنى اللغوى للغلو:

جاء معنى " الغلو " فى لغة العرب على أن هذه الكلمة تدل على : مجاوزة الحد والقدر ، ولذلك يقال : غلا يغلو غلواً إذا ارتفع . ويقال : غلا الرجل فى الدين والأمر غلواً إذا جاوز حده ومعناه (٢) .

وشرعاً : عرفه ابن تيمية – رحمه الله – بقوله : " مجاوزة الحد بأن يزاد في الشيء في مدحه وذمه على ما يستحق (7).

بعد ذلك نعود إلى ما ذكرناه أنفاً وهو أن الغلو ظاهرة قديمة وجدت قبل الإسلام، فقد قص الله - وَجَبَل - علينا في كتابه الكريم ما كان من أهل الكتاب من غلو ، على سبيل التحذير من سلوك مسالكهم ، وفعل مثلما فعلوا ، فقال - وَجَبُل - في شأن النصاري وما وقع منهم في غلوهم في عيسى ابن مريم - العَلَيْل - : ﴿ ٱللَّهُ وَاللَّم مَرْيَم مَرْيَه مَدَي مَرْيَه مَرْيَه مَرْيَه مَدْ عَلَيْه مَا مَرْيَه مَرْيَه مَرْيَه مَنْ مَرْيَه مَدَاي مَنْه مَلَيْه مَا مَرْيَه مَلَك مَرْيَه مَرْيَه مَلَه مَايَه مَايَه مَنْ كُلُه مَنْ مَرْيَه مَايَة مَنْه مَنْه مَايَه مَنْه مَنْ مَرْيَه مَنْهُ مَنْهُ مَنْه مَنْهُ مَايِه مَايَه مَايِه مَايِه مَايِه مَايِه مَايِه مَنْهُ مَايِه مِنْهُ مَايِه مَايِهُ مَايِهُ مَنْهُ مَايِهُ مَايِهُ مَايِهُ مَايِهِ مَنْهُ مَايِهِ مَنْهُ مَايِهُ مَنْهُ مَايِهُ مَايِهِ مَايِهِ مَنْهُ مَايِهُ مَايِهُ مَايِهُ مَايِهُ مَايِهِ مَنْهُ مَايْهُ مَنْهُ مَايِهُ مَايِهِ مَنْهُ مَايِهُ مَايِهُ مَايَعُ مَايْهُ مَايُهُ مَايِهُ مَايْهُ مَنْهُ مَنْهُ مَايِهُ مَنْهُ مَايِهُ مَ

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن حبان فى "صحيحه" (۹۸۳/۹) ، والنسائى فى "السنن الكبرى" (۲/۵۳۵) ط: دار الكتب العلمية – بيروت – الأولى – ۱٤۱۱ هـ – ۱۹۹۱م –  $\pi$  عبد الغفار سليمان البندارى وسيد حسن ، كلاهما عن ابن عباس – رضى الله عنهما – وهو حديث صحيح .

<sup>(</sup>۲)  $\operatorname{Im}(0, 177/7)$  )  $\operatorname{il}_{\mathcal{C}}$   $\operatorname{Im}(0, 177/7)$  .

<sup>(</sup>٣) اقتضاء الصراط المستقيم (١٢٦/٣).

<sup>(</sup>٤) سورة التوبة ، من الأية (٣١) .

فقد غلوا في أحبارهم ، وغلوا في رهبانهم ، فكانوا يحلون لهم الحرام فيحلونه ، ويحرمون عليهم الحلال فيحرمونه ، وجعلوا عيسى ابن مريم إلها مع الله - وَجَبَلْ - وهذا من الغلو.

وهذه الأمة ليست بمنأى عن الغلو ، ولذا قص الله - و علينا هذه الأخبار ؛ لكى نحذر أن نسلك مسلكهم ، ولما جاء الإسلام وجدت بعض بوادر الغلو ، لا سيما فى العبادة ، فى عهد النبى ( المنافي ) ، وكان النبى ( المنافي ) يبادر إلى علاجها ، ويحذر من الغلو .

روى البخارى عن أنس بن مالك قال : - وَاللَّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهِ وَاللّهُ وَالّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّه

واستمر مسلسل الغلو في تاريخ الأمة ، ينتقل من عصر إلى عصر ، حتى لم يسلم منه عصر ، إلى أن وصل إلى عصرنا الحاضر ، فقد ظهرت مظاهر عدة من مظاهر الغلو ، وما نشهده على الساحة مما اكتوت به البلاد من أحداث عنف وتكفير وتفجيرات ليس ببعيد ، ومازال العلماء – أيضاً – يتصدون لهذه الظاهرة

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخارى في "صحيحه" كتاب: النكاح - باب: الترغيب في النكاح - ح (٥٠٦٣)

الخطيرة التي تفرق الأمة.

## مظاهر الغلو

للغلو مظاهر كثيرة ، منها:

- 1- تفسير المفسر للنصوص بما يتعارض مع روح الشريعة ومقاصدها ، فيشدد ذلك المفسر على نفسه وعلى الخلق ، وما تفسيرات الشيعة منا ببعيد ، وما حوته كتبهم من ضلالات وافتراءات .
- ۲- التكلف والتعمق في معانى النصوص ، وتحميلها ما لا يحتمل من أجل موافقة الرأى والمذهب .
  - ٣- الغلو في مدح الأنبياء والأولياء والصالحين .
  - ٤- الغلو في ذم المبتدعين والأحزاب والجماعات.
- ٥- ومن ذلك أيضاً ما هو متعلق بالأحكام الشرعية كإلزام النفس والآخرين بما لم يلزم الله تعالى بما لم يلزم الله تعالى به ، مثل تحريم الطيبات ، وقد أباحها الله تعالى ب
- ٦- ومن مظاهر الغلو أيضاً وملامحه عدم الأخذ بالضرورات التي الأصل فيها المنع ، ولكن تجوز عندما تأتي أسبابها ، كضرورات المسافر والمريض والشيخ الكبير ، وغير ذلك .

## أسباب الغلو:

الغلو الذى نتحدث عنه له أسباب ودوافع ترجع إلى مخالفة الشرع الحنيف؛ ومن ذلك :

- ١- الجهل: وهو رأس كل بليه ، وقد سبق الحديث عنه .
- ٢- الإعراض عن العلماء والبعد عنهم ، وعدم التلقى منهم .

- ٣- التحريف للمعانى واتباع المتشابه وعدم الجمع بين الأدلة.
- ٤- التعامل المباشر مع ظواهر النصوص من القاصرين في الفهم من غير الرجوع إلى العلماء.
  - ٥- الاجتهاد من غير أهله ، والكلام في الأمور الخلافية .
    - ٦- اتباع الهوى والجدل بالباطل.
  - ٧- غياب شرع الله في الأرض وعدم تحكيمه ، وقد سبق الكلام عن ذلك .
- ٨- الانحلال الخلقى والسلوكى فى ظل غياب دور العلماء والأخذ عنهم واستشارتهم (١).

## الآثار المترتبة على الغلو:

ظاهرة الغلو من الظواهر المردودة وغير المقبولة ، وقد جاءت الشريعة الإسلامية بالنهى عنها والتحذير منها ، وذلك لما يترتب عليها من الآثار والأضرار ، ومنها :

- ١- الضلالة بعد الهدى ؛ لأن الغلو ضلالة وزيغ .
- الاستدراك على الشريعة وتنحيتها عن الحكم: ولذلك فالغلاة والمبتدعة والعلمانيون والعقلانيون لسان حالهم يقول: أن الشريعة ناقصة وأنهم سدوا الفراغ الذي تركه النبي (عليه النبي عليه ) والعياذ بالله ، وأن الشريعة قد تتغير وتتقلب بتقلب الأحوال والأزمان بما يناسب أهواءهم.
- ٣- تشويه صورة الإسلام عند غير المسلمين ، عندما يفهمون أن الإسلام يمثله مجموعة من الغلاة ، وأقرب مثال على هذا توجه حوالى مليونين من الشيعة إلى كربلاء أخذوا يضربون رؤوسهم ويسفكون دماءهم والعالم يشاهد طعنهم أنفسهم وسفك الدماء .. لماذا ؟! قالوا من أجل الحسين ، والإسلام من ذلك

<sup>(</sup>۱) الغلو في الدين – حقيقته – أسبابه – آثاره – علاجه – محمد بن محمد المهدى – من مقالات شبكة النور .



براء.

- ٤- الفرقة بين الأمة وبث روح الخلاف بين أبناء الأمة الواحدة .
- ٥- الوقوع في شر المعاصى والبدع ، أو في تغيير المنكرات بمنكر أكبر منه .

### علاج الغلو

لقد جاءت الشريعة الإسلامية باليسر والتيسير، وجاء النهى عن الغلو وذمه، وعدم التشدد، ودعت إلى الرحمة والرأفة، ومدحت التوسط والاعتدال، وقد بذل العلماء – قديماً وحديثاً – جهوداً مضنية للقضاء على هذه الظاهرة الخطيرة، فعقدوا الندوات والمحاضرات، وألفت الكتب، واتبعوا وسائل كثيرة للقضاء على ظاهرة الغلو، ومن هذه الوسائل التي تعتبر علاجاً للغلو:

- ١- الدعوة إلى إزالة أسباب الغلو والتزام منهج أهل السنة والجماعة .
- ٢- العلم بحقيقة الإيمان وعلاقته بالأعمال ، والإيمان بالمتشابه والعمل بالمحكم
  - ٣- التلقى عن العلماء ورعاية حقوقهم.
    - ٤- العناية بمنهج التعليم .
    - ٥- تحكيم شريعة الله في الأرض.
- ٦- منع دعاة الإلحاد والفسق والفجور من نشر أفكار هم وانحر افاتهم وحماية الدين
   من المستهزئين .
- ٧- دعوة الشباب المغالى إلى مناظرته فى آرائهم ومعالجة الغلو الحاصل عندهم
   بالحوار والإقناع .
  - ٨- ضبط العلاقة بين الحاكم والمحكوم.
- ٩- الاعتصام بالكتاب والسنة ومجانبة البدع والحذر منها وهو أعظم أنواع العلاج .
  - ١٠ الاستعانة بالله وَجَالًا توكلاً و دعاء :

وإذا لم يكن عون من الله للفتى فأول ما يجنى عليه اجتهاده (١)

- 11- القيام بالمناصحة ، والأمر بالمعروف ، والنهى عن المنكر . وذلك بالطرق المشروعة ، على جميع مستويات الأمة .
- 11- أن يترك الإنسان ما لا يعنيه ، وألا يتصدى لما ليس له أهل ، لاسيما قضايا الأمنة العامة ، قال تعالى : ﴿ وَإِذَا جَآءَهُمْ أُمْرُ مِنَ ٱلْأَمْنِ أُو ٱلْخَوْفِ الْأَمْدِ مِنْهُمْ لَعَلِمَهُ ٱلَّذِينَ الْأَمْرِ مِنْهُمْ لَعَلِمَهُ ٱلَّذِينَ يَسْتَنْبِطُونَهُ وَمِنْهُمْ أَهُ الرّسُولِ وَإِلَى ٱلْأَمْرِ مِنْهُمْ لَعَلِمَهُ ٱلَّذِينَ يَسْتَنْبِطُونَهُ وَمِنْهُمْ أُهُ الرّسُولِ وَإِلَى آلْوَلِي ٱلْأَمْرِ مِنْهُمْ لَعَلِمَهُ ٱلَّذِينَ يَسْتَنْبِطُونَهُ وَمِنْهُمْ أَهُ الرّسُولِ وَإِلَى آلْمُ وَمِنْهُمْ أَلَّا اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللللللللل

وأخيرا: أسأل الله - تعالى - أن يثبتنا وإياهم على الحق ، وأن يحفظ بلادنا من كل سوء ، ويصلح ولاة أمورنا ، وأن يرد عن بلادنا كيد الكائدين ، وحسد الحاسدين ، وظلم الظالمين ، وأن يديم علينا نعمة الإسلام والأمن والرخاء إنه ولى ذلك والقادر عليه .

<sup>(</sup>١) سبل السلام (٢٠٧/٤) والبيت - لعلى بن أبي طالب - ضَّلَّيُّهُ - .

 $<sup>(\</sup>Upsilon)$  سورة النساء ، من الآية  $(\Lambda \Upsilon)$  .

## المبحث السابع التشبه بالكافرين واتباع سننهم

من الأمور التي ابتلى بها المسلمون في العقود الأخيرة أن أصبح غير المسلمين نموذجاً لهم ، يقلدونهم في مظهر هم وطريقة عيشهم ونظرتهم إلى الأمور .. بل حتى في لهجتهم وألفاظهم ، ويتعاملون معهم تعامل المبهور ، بينما في المفهوم الإسلامي الأصيل لابد للمسلم كفرد وللمسلمين كمجتمع أن يحافظوا على طريقة عيشهم التي أمر هم الإسلام بها .

وليس معنى ذلك أن الإسلام يقف موقف المعارض الرافض للأخذ بتقدم الحياة ، فالنبى ( و الخيش ) قد أخذ برأى سلمان الفارسي في غزوة الأحزاب لما أخبره سلمان أن الفرس يتحصنون في حروبهم بالخندق ؛ لأن الحرب خدعة ، بل المنهى عنه والمذموم هو التشبه بالكفار بما يكون سبباً في اندثار الدين والقضاء على الشريعة وفساد الأخلاق ، وما يتعارض مع أحكام الإسلام ، وأما ما لم يكن كذلك فليس بمذموم و لا يمنع الشارع منه ؛ كالمشاريع التي تعود بالخير والفائدة على الإسلام والمسلمين في جميع المجالات .

لقد حذر النبى (على من تقليد الكافرين واتباع طريقهم وسيرتهم ، وبين أن ذلك من أسباب الفرقة التى تدب فى الأمة ، ففى الحديث عن رسول الله (على قال: اليأتين على أمتى ما أتى على بنى اسرائيل حذو النعل بالنعل حتى إن كان منهم من أتى أمه علانية لكان فى أمتى من يصنع ذلك ، وإن بنى إسرائيل تفرقت على ثنتين وسبعين ملة وتفترق أمتى على ثلاث وسبعين ملة كلهم فى النار إلا ملة واحدة ، قالوا: ومن هى يا رسول الله ؟ قال: ما أنا عليه وأصحابى الله .

<sup>(</sup>۱) أخرجه الترمذى فى "سننه" ( $^{77}$ ) وقال : هذا حديث مفسر غريب لا نعرفه مثل هذا إلا من هذا الوجه ، والحاكم فى " المستدرك " ( $^{70}$ ) كلاهما عن عبد الله بن عمرو ، وذكره الأجرى فى الأربعين حديث اللهرى ، وهو حديث صحيح .

وفى حديث آخر عن أبى واقد الليثى أنه قال: "خرجنا مع رسول الله (على الله عنين ، ونحن حدثاء عهد بكفر ، وللمشركين سدرة يعكفون عندها ينوطون بها أسلحتهم ، يقال لها : ذات أنواط ، فمررنا بسدرة فقلنا : يا رسول الله اجعل لنا ذات أنواط كما لهم ذات أنواط ، فقال رسول (على الله أكبر إنها السنن ، قلتم انواط كما لهم ذات أنواط ، فقال رسول (الكي الله أكبر إنها السنن ، قلتم والذى نفسى بيده - كما قالت بنو إسرائيل لموسى : ﴿ قَالُواْ يَعمُوسَى آجْعَل لَنَآ إِنَّكُمُ قَوْمٌ مُجَهَّلُونَ ﴾ (١) ، لتركبن سنن من كان قبلكم "(١).

وجاءت النصوص الكثيرة التى تأمرنا بمخالفة الكفار ، وتنهى عن التشبه بهم، ولقد خصت الفرقة بمزيد ذكر فى كتاب الله - وعَبَلِلَّ - حيث جاء النهى عن مشابهة الكافرين فى تفرقهم خاصة ، قال - تعالى - : ﴿ وَلَا تَكُونُواْ كَالَّذِينَ تَفَرَّقُواْ وَالْحَالَانِ مَا جَآءَهُمُ ٱلْمَيِّنَتُ وَأُولَتِ إِكَ هُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴾ (٢) .

ويأمر الله - تعالى - نبيه بمخالفة الكافرين وعدم اتباع أهوائهم ، فيقول : ﴿ ثُمَّ جَعَلْنَكَ عَلَىٰ شَرِيعَةٍ مِّنَ ٱلْأَمْرِ فَٱتَّبِعُهَا وَلَا تَتَّبِعُ أَهُوَآءَ ٱلَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ ('') ، ويقول - سبحانه - : ﴿ وَكَذَالِكَ أَنزَلْنَهُ حُكُمًا عَرَبِيًّا ۚ وَلَبِنِ ٱتَّبَعْتَ أَهُوَآءَهُم بَعْدَمَا جَآءَكَ مِنَ ٱللهِ مِن وَلِي وَلَا وَاقِ ﴾ ('') .

## مفاسد التشبه بالكافرين وآثاره

نذكر باختصار مفاسد التشبه بالكافرين وآثار ذلك ؛ وهي كثيرة جداً ، منها:

١- الشك في عقائد الدين وعدم الاطمئنان إلى ما بشر به القرآن الكريم ، فلا تكاد

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف، الآية (١٣٨).

<sup>(</sup>۲) أخرجه الطبراني في " المعجم الكبير " (۲۱/۱۷) ، والهيثمي في " مجمع الزوائد "  $(7)^{1/2}$ ) و الترمذي في " سننه " ( $(7)^{2/2}$ ) و قال : هذا حديث حسن صحيح ، والحديث صححه الألباني في "جلباب المرأة المسلمة" ( $(7)^{2/2}$ ) .

<sup>(</sup>٣) سورة آل عمران ، الآية (١٠٥).

<sup>(</sup>٤) سورة الجاثية ، الآية (١٨).

 <sup>(</sup>٥) سورة الرعد، الآية (٣٧).

تجد متشبهاً بالكافرين يؤمن بالقرآن إيماناً صحيحاً ، بل منهم من يطعن في القرآن بدعوى البحث العلمي وأنه لا صلة لذلك بالاعتقاد ، ومنهم من ينكر البعث والنشور ، ومنهم من ينكر نبوة رسول الله ( و المنهم من ينكر أشراط الساعة والملائكة والجن ، ولا يعبأ بنصوص الشريعة .

- المجاهرة بالطعن في الدين وانتقاص عقائده والاعتراض على شرائعه في المجالس والمدارس والمجلات ووسائل الإعلام الأخرى ، وها هم يعترضون على الأحكام المتعلقة بالمرأة من ميراث وطلاق وزواج.
  - ٣- تضييع الفرائض واستحلال المحرمات والتجاهر بالمنكرات.
- ٤- التركيز على إفساد المرأة ، والوضع في حسبانها أن الإسلام ظلمها ولم يعطها
   حقوقها .

ولو تفحصنا تلك الآثار الماضية وغيرها لعلمنا منشأ أدوائنا وأسباب عللنا لوجدناها كثيرة ، ولكن من أهمها :

- 1- الانحراف العام عن الكتاب والسنة ، ولقد ذاق المسلمون ويلات ذلك من الذل والعبودية ، والهزائم المتتالية ، والتفرق والتبعية .
- ۲- انبهار المسلمين بالتقدم المادى مع جهلهم بحقيقة الحضارة الغربية ، فظاهر ها
   بريق ولمعان ، وباطنها دمار للأخلاق والقيم .
  - ٣- ضعف التربية والتوجيه للأجيال المسلمة الناشئة .
- ٤- القنوات الفضائية التي تستقبل لوثات الشرق والغرب ؛ لتخرج جيلاً ممسوخاً
   في خلقه وعقيدته (١) .

فالأمة الإسلامية تحتاج إلى عودة صادقة وأوبة حقيقية ، وأن نربى نفوسنا وأجيالنا على الاعتصام بالكتاب والسنة ، وجعلها منهاج حياتنا ، وعلينا أن نعرف

<sup>(</sup>۱) للاستزادة ينظر كتاب : مظاهر التشبه بالكفار في العصر الحديث وأثره على المسلمين L: أشرف بن عبد الحميد بن محمد بارقعان .

حقيقة الحظيرة الغربية ، ونكشف عوارها لأمة الإسلام ، وأن نربى أنفسنا ومن تحت أيدينا على العلم والتفقه في الدين ، وأن نعيش مع شباب الأمة تربية وتوجيها وتعليماً وتأديباً ، وفطرة الخير ما زالت ، ولكن أين من ينميها ويحييها ؟!

وعلينا أن نربى أنفسنا وأجيالنا على عزة الإسلام وعظمته ، والتبصر بما يحيكه الكفار ضد أهل الإسلام .

### المحث الثامين

من أسباب الفرقة : اتباع الهوى

#### الهوى لغية:

تدور مادة هذه الكلمة في قواميس اللغة على : محبة الإنسان للشيء وغلبته على قابه (١) .

واصطلاحاً: ميلان النفس إلى ما تستلذه من الشهوات من غير داعية الشرع $(^{(1)})$ .

واتباع الهوى من أهم أسباب نشأة كثير من الفرق الضالة ، والطوائف المنحرفة ؛ لأن أصحاب هذه الفرق قدموا أهواءهم على الشرع أولاً ، ثم حاولوا جاهدين أن يستدلوا بالشريعة على أهوائهم ، وحرفوا النصوص والأدلة ؛ لتوافق ما هم عليه من البدع ، ثم جعلوا الشريعة مصدراً ثانوياً ، نظروا فيها بناء على ما قرروه وأصلوه ، ولأجل ذلك كان السلف يطلقون على أهل البدع ، وفرق الضلالة لفظة : " أهل الأهواء " .

ولقد جاء الأمر صريحاً لنبينا محمد ( عَلَيْنَ ) باتباع الشرع الحنيف ، والنهى عن اتباع الهوى ، فقال – سبحانه - : ﴿ ثُمَّ جَعَلْنَكَ عَلَىٰ شَرِيعَةٍ مِّنَ ٱلْأَمْرِ فَٱتَّبِعَهَا وَلَا تَتَبَعً أَهُوآ ءَ ٱلَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ (٣) .

قال أبو العالية : " تعلموا الإسلام ، فإذا تعلمتموه فلا تر غبوا عنه ، وعليكم

<sup>(</sup>۱) ينظر: لسان العرب (۳۷۲/۱۰) ، وتاج العروس (۳۲۷/٤٠) ، ومختار الصحاح (۲۹۳/۱) .

<sup>(</sup>٣) سورة الجاثية ، الآية (١٨).

بالصراط المستقيم فإنه الإسلام ، ولا تحرفوا الإسلام يميناً وشمالاً ، وعليكم سنة نبيكم والذى كان عليه أصحابه ، وإياكم وهذه الأهواء التي تلقى بين الناس العداوة والبغضاء "(۱).

وقال ( الصلات الأهواء " ' ' إن مما أخشى عليكم بعدى بطونكم وفروجكم ، ومضلات الأهواء " ( ).

ولقد أنكر عبد الله بن عباس – رضى الله عنهما – على الرجل الذى قال له: الحمد لله الذى جعل هوانا على هواكم ، فقال له ابن عباس: "الهوى كله ضلالة"(٢)

وها هو عبد الله بن عمر يقول: " ما فرحت بشىء من الإسلام أشد فرحاً بأن قلبى لم يدخله شيء من هذه الأهواء "(<sup>1)</sup>.

ولقد كان السلف – رضوان الله عليهم – يقولون : احذروا من الناس صنفين: صاحب هوى قد فتنه هواه ، وصاحب دنيا أعمته دنياه  $(\circ)$  .

والدواء لهذين الدائين يكون بالصبر واليقين ، كما قال - تعالى - : ﴿ وَجَعَلْنَا مِنْهُمْ أَيِمَّةً يَهْدُونَ ﴾ (١)

(٦) سورة السجدة ، الآية (٢٤).



<sup>(</sup>١) الاعتصام للإمام الشاطبي (٨٥/١).

<sup>(</sup>۲) أخرجه البزار في "مسنده" (۳۰۸/۹) ط: مؤسسة علوم القرآن ومكتبة العلوم والحكم – بيروت ، المدينة – الأولى – ۱٤٠٩ هـ - محفوظ الرحمن زين الله ، جامع الأحاديث للسيوطى (۱۹/۷) ط: دار الفكر – ۱٤١٤ هـ - ۱۹۹۶ م – عباس صقر وأحمد عبد الجواد ، وصححه الألباني .

<sup>(</sup>٣) الاعتصام (١٨٠/٢) ، والأثر أخرجه عبد الرازق في "مصنفه" (١٢٦/١١) ط: المكتب الإسلامي - بيروت - الثانية - ١٤٠٣ هـ - ت: حبيب الرحمن الأعظمي .

<sup>(</sup>٤) شرح اعتقاد أهل السنة والجماعة من الكتاب والسنة وإجماع الصحابة – للالكائى أبو القاسم – (١٣٠/١) ط: دار طيبة – الرياض – ١٤٠٢ هـ - ت/ د. أحمد سعد حمدان .

<sup>(</sup>٥) اقتضاء الصراط المستقيم (٢٥/١).

فبالصبر تترك الشهوات ، وباليقين تدفع الشبهات(١) .

والمتأمل لمعظم أسباب الفرقة يجد أنها تدور في رحاها بين الجهل وبين اتباع الهوى والظلم، لذلك لا اجتماع للأمة إلا بوحدتها على كتاب الله – تعالى – وسنة نبيه الكريم، والتزام صراطه المستقيم علماً وعملاً، حقاً وعدلاً، وما أحوجنا إلى سؤال الله ذلك(٢)

حقاً إن الهوى أصل كل شر ، وأساس كل بلوى ، وإحداث في الدين على غير منهج قويم و لا طريق مستقيم .

ومن هنا يتبين لنا أن اتباع الهوى مما يوقع فى الفرقة والاختلاف والخروج عن الجماعة التى أمر الإنسان بلزومها ، وخاصة فيما يتعلق باتباع الهوى فى الديانات ، ولهذا قال شيخ الإسلام ابن تيمية: "واتباع الأهواء فى الديانات أعظم من اتباع الهوى فى الشهوات "(") أه.

وكان اتباع الهوى موجباً للفرق والاختلاف ؛ لأنه خروج عن الالتزام بالكتاب والسنة ، وإخراج المرء من اتباع الهوى من أعظم مقاصد الشريعة ، فإن المقصد الشرعى من وضع الشريعة إخراج المكلف عن داعية هواه حتى يكون عبداً لله اختياراً كما هو عبد الله اضطراراً أنه .

<sup>(</sup>١) اقتضاء الصراط المستقيم (٢٥/١).

<sup>(</sup>٢) موسوعة الفرق المنتسبة للإسلام ، مقال على شبكة الدرر السنية .

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق (١٣٢/٢٨).

<sup>(3)</sup> الموافقات للإمام الشاطبي (174/1) .

### المحث التاسع

### من أسباب الفرقة : الابتداع

إن من أعظم ما فرق الأمة الإسلامية وأوهن جسدها: الابتداع في دين الله - تعالى - ، إذ لو فتح الباب لكل إنسان أن يقول في الدين برأيه ، وأن يحدث في الشرع ما يستحسنه بذوقه لتفرقت سبل الضلالات بالجماعة المسلمة ، لذلك نهينا عن اتباع السبل وأمرنا باتباع الصراط المستقيم (١) ، كما يقول - سبحانه - : ﴿ وَأَنَّ هَنذَا صِرَاطِي مُسْتَقِيمًا فَٱتَّبِعُوهُ وَلَا تَتَبِعُواْ ٱلسُّبُلَ فَتَفَرَّقَ بِكُمْ عَن سَبِيلِهِ - ذَلِكُمْ وَصَّنكُم بِهِ - لَعَلَّكُمْ تَتَقُونَ ﴾ (٢) .

والابتداع هو : ما خالف الكتاب والسنة أو إجماع سلف الأمة من الاعتقادات والعبادات ، وكل من دان بشيء لم يشرعه الله ، فذلك بدعة ، وإن كان متأولاً فيه .

وعرف بعضهم الابتداع بقوله: هي الفعلة المخترعة في الدين على خلاف ما كان عليه النبي - السَّلِيُّةُ - وكانت عليه الصحابة والتابعون - وكانت عليه المحتودة وكانت وكانت عليه المحتودة وكانت وكانت عليه المحتودة وكانت وكان

وقد حذر النبى (عَلَيْنَ ) من الإحداث في الدين ، فقال : " إياكم ومحدثات الأمور فإن كل بدعة ضلالة "(٤).

وقال ( فَالَ الله ستكون هنات وهنات فمن أراد أن يفرق هذه الأمة وهي جميع فاضربوه السيف كائناً من كان "(°).

وفى حديث آخر يبين ( على الله الله الله الله على الدين يفرق الأمة المسلمة ويوقعها في الاضطراب فتهتز السلطة والقيادة ، والذي من شأنه أن

<sup>(</sup>١) موسوعة الفرق المنتسبة للإسلام .

<sup>(</sup>٢) سورة الأنعام ، الآية (١٥٣).

<sup>(</sup>٣) تفسير حقى - لإسماعيل حقى الحنفي (٩٤/١٣) ط: دار إحياء التراث العربي .

<sup>(</sup>٤) أخرجه الحاكم في "المستدرك" (٥/١) ، وابن ماجة في "سننه" (١٥/١) وغير هما .

<sup>(</sup>٥) أخرجه مسلم في "صحيحه" كتاب "الإمارة" باب : حكم من فرق أمر المسلمين وهو مجتمع - - (١٨٥٢) .

يريق دماء المسلمين ، لذلك يوصينا (عَلَيْ السمع والطاعة على من تولى أمر المسلمين واجتمعت عليه كلمتهم ولو عبداً حبشياً مادام أنه يسير بهم بكتاب الله تعالى – فالعلاج الوحيد لما ستقع فيه الأمة – وهي واقعة الآن فيه – من الاختلاف والفرقة هو اتباع سنة الرسول (عَلَيْ ) وسنة الخلفاء الراشدين من بعده ، والابتعاد عن هذه الضلالات المفرقة للجماعة ، فعن العرباض بن سارية – وَالله الله الوعظنا رسول الله (عَلَيْ ) موعظة بليغة ذرفت منها العيون ووجلت منها القلوب ، فقال رجل : إن هذه موعظة مودع فبماذا تعهد إلينا يا رسول الله ؟ قال : أوصيكم بتقوى الله والسمع والطاعة وإن عبد حبشى فإنه من يعش منكم يرى اختلافا كثيراً ، وإياكم ومحدثات الأمور ؛ فإنها ضلالة ، فمن أدرك ذلك منكم فعليه بسنتى وسنة الخلفاء الراشدين المهديين ، عضوا عليها بالنواجذ "().

يقول الإمام الشاطبي – رحمه الله - : "والفرقة من أخس أوصاف المبتدعة؛ لأنه خرج عن حكم الله وباين جماعة أهل الإسلام" $(^{(1)})$ .

ولقد اشتد نكير ابن مسعود - وَالْمَاهُ - على من أحدث في الدين وابتدع قولاً وعملاً ، ومن ذلك أنه جاء - والى قوم حلق جلوس في المسجد ينتظرون الصلاة ، وفي كل حلقة رجل وفي أيديهم حصى فيقول : كبروا مائة فيكبرون ، فيقول : هللوا مائة فيهللون مائة ، ويقول : سبحوا مائة فيسبحون مائة ، فجاءهم فيقول : هللوا مائة فيهللون مائة ، ويقول : سبحوا مائة فيسبحون مائة ، فجاءهم - والله الله الحلق وقال : ما هذا الذي الحكم تصنعون ؟ قالوا : حصى نعد به التكبير والتهليل والتسبيح ، قال : فعدوا سيئاتكم فأنا ضامن أن لا يضع من حسناتكم شيء ! ويحكم يا أمة محمد ! ما أسرع هلكتكم ، هؤلاء صحابة نبيكم ( و الله الله الله الم تبل ، وآنيته لم تكسر ، والذي نفسي بيده إنكم لعلى ملة أهدى من ملة محمد أو مفتتحوا باب ضلالة، قالوا : والله يا أبا عبد الرحمن ما أردنا إلا الخير ، قال : وكم من مريد لخير لن يصيبه ، إن رسول الله ( و الله يا أبا عبد الرحمن ما أردنا إلا الخير ، قال : وكم من مريد للخير لن يصيبه ، إن رسول الله ( و الله يا أبا عبد الرحمن ما أردنا إلا الخير ، قال : وكم من مريد للخير لن يصيبه ، إن رسول الله ( و الله يا أبا عبد الرحمن ما أردنا الله المقوم أيقرؤون القرآن لا يجاوز

<sup>(</sup>۱) أخرجه الترمذي في "سننه" (٤٤/٥) ح (٢٦٧٦) ، والطبراني في "المعجم الكبير" (١) أخرجه الترمذي في "المعجم الكبير"

<sup>(</sup>٢) الاعتصام (١١٣/١).

تراقيهم " وأيم الله ما أدرى لعل أكثر هم منكم ثم تولي(').

وأسباب الضلالة والابتداع في الدين كثيرة ، منها:

- ١. الجهل بالكتاب والسنة.
- ٢. الاعتماد على الرأى والهوى في التعامل مع الأدلة الشرعية .
- ٣. الكذب والمراء والغلو والتعصب وعدم الرجوع إلى العلماء ومشورتهم.
  - ٤. ترك القدوة وعدم التثبت والإعراض عن الحق.

وأخيراً أذكر هنا بحديث رسول الله (عَلَيْنُ): " إن الله حجب التوبة عن صاحب كل بدعة "(٢) .

<sup>(</sup>۱) أخرجه الدارمي في "سننه" (۷۹/۱) ط: دار الكتاب العربي – بيروت – الأولى – 4.5 المربي – بيروت – الأولى – 4.5 المدع و الدوادث – ل: عبد الرحمن بن إسماعيل أبو شامة – ط: دار الهدى – القاهرة – الأولى – 4.5 المدع و الحوادث – ل: عبد الرحمن بن إسماعيل أبو شامة – ط: دار الهدى – القاهرة – الأولى – 4.5 المدع الألباني في "إصلاح المساجد" ص 4.5 المساجد" ص 4.5 المساجد" ص 4.5

<sup>(</sup>۲) أخرجه الهيثمى فى " مجمع الزوائد " (١٨٩/١٠) ، والبيهقى فى "شعب الإيمان" (٩/٧٥) ط: دار الكتب العلمية – بيروت – الأولى – ١٤١٠ هـ - ت / محمد السعيد بسيونى ، وصححه الألباني فى صحيح الترغيب والترهيب .

# المبحث العاشسر

### من أسباب الفرقة:

## التشنيع على أولى الاهر والتقول عليهم ، وتاليب الناس ضدهم

لقد تضافرت نصوص الشريعة التى تعنى بجماعة المسلمين وتؤكدها ، والتى تبرز الأهمية التى أو لاها الإسلام لمبدأ الاجتماع والوحدة ، وتكاثرت النصوص المحذرة من الفرقة ، الناهية عن سلوك الشذوذ من الجماعة .

وهذه العناية تهدف لتحقيق العبودية على مستوى الجماعة كما هي على مستوى الأفراد.

وإن من الأسباب التي تفرق الأمة وتدعو للخروج على الجماعة وإمامها ما يفعله البعض من التشنيع على أولى الأمر ، ولهم في ذلك طرق كثيرة ، منها :

- التقول على أولى الأمر من علماء وأمراء ، والكذب عليهم .
- محاولة تحقير أولى الأمر والحط من شأنهم بالاحتجاج بزلاتهم ، والعمل على هتك سترهم ، وتصيد أخطائهم ، وتضخيمها ونشرها .

كما أن من أسباب التقول على الولاة ورؤوس الناس أن هؤلاء الجهال

<sup>(</sup>۱) منهاج السنة النبوية ، لابن تيمية (۳۱۷/۸) ط: مؤسسة قرطبة – الأولى – ۱٤٠٦ هـ -  $\nu$  د : محمد رشاد سالم .

<sup>(</sup>٢) موسوعة الفرق المنتسبة للإسلام.

أصحاب الفرقة والضلال إذا سمعوا كلاماً مجملاً من ولى الأمر زادوا فيه وحملوه ما لا يحتمل ، تقول عائشة – رضى الله عنها -: " يرحم الله عليا ، إنه كان لا يرى شيئاً يعجبه إلا قال: صدق الله ورسوله ، فيذهب أهل العراق يكذبون عليه ويزيدون عليه في الحديث "(١).

لذلك كان عمر ضيطي المناط النفسه من ذلك فيقول الناس: " إنى قائل مقالة قدر لى أن أقولها ، فمن عقلها ورعاها فليحدث بها حتى تنتهى به راحلته ، ومن خشى أن لا يعيها فإنى لا أحل له أن يكذب على "(٢).

فعلى المسلم خاصة والمجتمع عامة أن يتثبت من كل كلام ينقل على العلماء وأولى الأمر ، سواء أكان ذلك عن طريق الإعلام المسموع أم المقروء أم المرئى ، ولا يطير بكل كلمة تقال ويغرر بها ، لذلك حذرنا النبى (رها ) من تناقل الكلام خصوصاً في وقت الفتن ؛ فقال (رها ): "ستكون فتن صماء بكماء عمياء من أشرف لها استشرفت له وإشراف اللسان فيها كوقوع السيف"(").

والأصل في طاعة أولى الأمر قوله - تعالى - : ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا أَطِيعُوا اللَّهُ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَأُولِي ٱلْأَمْرِ مِنكُمْ ﴾ (١) .

غير أن طاعة ولاة الأمر تابعة لطاعة الله والرسول ( على ) كما استنبط العلماء من هذه الآية : أن فعل الأمر "أطيعوا" كرر في الأمر بطاعة الرسول ،

<sup>(</sup>١) البداية والنهاية لابن كثير (٢٨١/٧) ط: مكتبة المعارف – بيروت.

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن حبان فى "صحيحه " (۱٤٧/۲) ، وينظر : تاريخ مدينة دمشق لابن هبة الله بن عبد الله الشافعى (۲۸٤/۳۰) ط : دار الفكر – بيروت – ۱۹۹۰م – ت/ محب الدين أبى سعيد عمر بن غرامة العمرى .

<sup>(</sup>٣) أخرجه أبو داود في "سننه" (٢/٤) ح (٢٦٤) ، والطبراني في "المعجم الأوسط" (٣) أخرجه أبو داود في "سننه" (٨٧١٧) ح (٨٧١٧) ط: دار الحرمين – القاهرة – ١٤٥١ هـ -  $\rm m$  طارق بن عوض الله ، و عبد المحسن الحسيني ، و هو حديث صحيح أصله في الصحيحين من حديث الصحابي حذيفة بن اليمان .

<sup>(</sup>٤) سورة النساء ، من الأية (٥٩) .

ولم يكرر في الأمر بطاعة ولاة الأمر ، واكتفى بالعطف ، وفائدة ذلك : الدلالة على أن الرسول يطاع استقلالاً ، وأن ولى الأمر يطاع تبعاً ، فلو تعارضت مع طاعة الله ورسوله فهى مطروحة ، ومقدم عليها طاعة الله ورسوله ، ومن مظاهر تعارض الطاعتين : أن يتعارض أداء الواجب الشرعى مع طاعة ولى الأمر ، فلو فرضنا أن ولى الأمر منع واجباً من الواجبات الشرعية ، فليس له طاعة في هذا المنع ، كما لو أنه أمر أمراً يزاحم أمر الله . فأمر الله مقدم على أمره ، وطاعة الله مقدمة على طاعته ، وقد قال ( المناه على المعروف "(۱) .

أما مسألة الخروج على الحاكم ، وتفصيل ذلك فليس هذا محله ، وقد فصل العلماء القول في المسألة ، فلينظر أقوالهم $^{(7)}$  . والله أعلم .

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخارى في "صحيحه" كتاب : الأحكام – باب : السمع والطاعة للإمام ما لم تكن معصية – ح  $(۷1 \, 20)$  .

<sup>(</sup>۲) ينظر: تحفة الترك فيما يجب أن يعمل في الملك – لـ: إبراهيم بن على بن أحمد الطرسوسي نجم الدين – ط: دار الطليعة – بيروت – الأولى – 181 هـ - 199م –  $1/\sqrt{100}$  رضوان السيد.

# المبحث الحادى عشر تقديم الرأى على قول الله وقول رسوله (ﷺ)

من أخطر الأخطاء العقدية المستشرية: تأليه العقل في مقابل توهين النص، أو بعبارة أخرى تقديم العقل على النقل أو الشرع.

يقول الإمام مالك بن أنس – رحمه الله -: "كل أحد يؤخذ من قوله ويرد إلا صاحب هذا القبر ".

وقال الإمام الشافعى - رحمه الله - : " أجمع العلماء على أن من استبانت له سنة رسول الله لم يكن له أن يدعها لقول أحد "(١).

ويقول الإمام أحمد بن حنبل – رحمه الله -: " عجبت لقوم عرفوا الإسناد وصحته يذهبون إلى رأى سفيان ... والله – تعالى – يقول ﴿ فَلْيَحْذَر ٱلَّذِينَ مُحَالِفُونَ عَنْ أُمْرِه - آَن تُصِيبَهُمْ فِتْنَةٌ أَوْ يُصِيبَهُمْ عَذَابً أَلِيمً ﴾ .

<sup>(</sup>۱) قواعد التحديث لـ : محمد جمال الدين القاسمى ( $^{09/1}$ ) ط: دار الكتب العلية  $^{-}$  بيروت  $^{-}$  1899 هـ  $^{-}$  1899 م  $^{-}$  الأولى  $^{-}$ 

<sup>(</sup>٢) الفروع وتصحيح الفروع لـ: محمد بن مفلح القاسمي (٣٧٥/٦) ط: دار الكتب العلمية – بيروت -1لأولى -111 هـ - -1ابو الزهراء حازم القاضي .

<sup>(</sup>٣) مشكاة المصابيح لـ: محمد بن عبد الله الخطيب التبريزى (٥٩/١) ط: المكتب الإسلامى – بيروت – الثالثة – ١٩٨٥ م – ت/محمد ناصر الدين الألبانى ، وفيض القدير للمناوى (٢٩٥٥) ط: المكتبة التجارية الكبرى – مصر – الأولى – ١٣٥٦ هـ ، والحديث صححه جماعة منهم الإمام النووى فى الأربعين ، وضعفه آخرون ، والحديث فى سنده ضعف لكن معناه صحيح .

يقول ابن القيم - رحمه الله - : " وكل من له عقل يعلم أن فساد العلم وخرابه إنما نشأ من تقديم الرأى على الوحى (1).

وقد اتخذت مظاهر هذا الداء العضال في عصرنا أشكالاً شتى ؛ منها:

- 1- إطلاق العنان للعقل في فهم الكتاب والسنة من دون رجوع إلى فهم السلف لنصوصهما ، مما أدى إلى تقريرات وفهوم غاية في الغرابة ، واختيارات غاية في الشذوذ.
  - ٢- تقديم المصلحة المزعومة على النص.
- ٣- تشجيع الليبراليين الذين ينتجهون هذا المنهج، وفتح المجال لأقلامهم المسمومة في الصحافة والإعلام، والمتتبع للحقبة الأخيرة يرى ذلك جلياً واضحاً.

يقول ابن أبى العز الحنفى: "وتقديم العقل ممتنع ؛ لأن العقل قد دل على صحة السمع ، ووجوب قبول ما أخبر به الرسول ( المقلل ) ، فلو أبطلنا النقل لكنا قد أبطلنا دلالة العقل ، ولو أبطلنا دلالة العقل لم يصح أن يكون معارضاً للنقل ؛ لأن ما ليس بدليل لا يصلح لمعارضة شيء من الأشياء ، فكان تقديم العقل موجباً عدم تقديمه فلا يجوز تقديمه ... " (٢).

وليس معنى تقديم النقل على العقل أن الإسلام يلغى العقل كما يدعى المغرضون والطاعنون ، فإن العقل نعمة عظيمة امتن الله بها على بنى آدم وميزهم بها على سائر المخلوقات ، غير أن هذا التكريم لا يتحقق إلا إذا كان العقل مهتدياً بوحى الله ، محكوماً بشرع الله ، وبذلك ينجو صاحبه من الضلال ويهتدى إلى الحق ، أما إذا كان العقل مقدماً على وحى الله ، حاكماً على شرع الله فقد ضل صاحبه سواء السبيل ؛ كما قال — تعالى - : ﴿ فَإِن لَّمْ يَسْتَجِيبُواْ لَكَ فَآعَلَمْ أَنَّما يَتَّبعُونَ

<sup>(</sup>۱) إعلام الموقعين لابن قيم الجوزية (1 / 1) ط: دار الجيل – بيروت – 1 9 / 1 م – 1 / 1 عبد الرؤوف سعد .

<sup>(</sup>٢) شرح العقيدة الطحاوية (11//1) ط: المكتب الإسلامي - بيروت - الرابعة .

# أَهْوَآءَهُمْ أَوَمَن أَضَلُّ مِمَّنِ ٱتَّبَعَ هَوَلهُ بِغَيْرِهُدَى مِّنَ ٱللَّهِ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمَ ٱلظَّلمِينَ ﴾(١) .

ومن هنا وقف الإسلام موقفاً وسطاً تجاه العقل ، فلم يتخذ مسلك الفلاسفة والمعتزلة الذين غالوا في تقديس العقل وجعلوه الأصل لعلومهم ومعارفهم ، وسبيل الوصول إلى الحقائق والحكم المقدم على النقد والشرائع ، كما أن الإسلام لم يتخذ مسلك الرافضة الذين ذموا العقل وعطلوه واعتقدوا ما لا يقبل ولا يعقل من الحماقات والخرافات .

ويلخص لنا ابن تيمية – رحمه الله – العلاقة بين العقل والنقل ، فيقول : "العقل الصريح لا يعارض النقل الصحيح ، بل يشهد له ويؤيده لأن المصدر واحد، فالذى خلق العقل هو الذى أرسل إليه النقل ، ومن المحال أن يرسل إليه ما يفسده ، وإذا حدث تعارض بين العقل والنقل فذلك لسببين ، لا ثالث لهما ، إما أن النقل لم يثبت وإما أن العقل لم يفهم النقل "(٢).

ويقول – أيضاً -: "كل ما يدل عليه الكتاب والسنة فإنه موافق لصريح المعقول، والعقل الصريح لا يخالف النقل الصحيح، ولكن كثيراً من الناس يغلطون إما في هذا، فمن عرف قول الرسول ومراده به كان عارفاً بالأدلة الشرعية، وليس في المعقول ما يخالف المنقول "(").

نسأل الله - تعالى - أن يجعلنا من المسلمين لوحيه ، العاملين بشرعه ، المتبعين لسنة نبيه ، الواقفين عند حدوده ، إنه سميع مجيب .

<sup>(</sup>١) سورة القصص ، الآية (٥٠).

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوى (۲/٥٦٥).

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق (٨١/١٢).

# المبحث الثانى عشر من أسباب الفرقة: الإعجاب بالرأى

تعيش أمتنا الآن حالة من الخلاف والاختلاف، وحالات من الحوار الذى — غالباً — ما يعقبه الشجار — إلا من رحم الله - ، فكل طائفة بآرائها متشبثة ، وكل واحد معجب برأيه ، ومتكبر في قبول الحق ، وهذا ما حذر منه النبي (على) في الحديث الذي رواه أبو داود والترمذي وغير هما من حديث أبي أمية الشعباني ، قال: أتيت أبا تعلبة الخشني فقلت : كيف تصنع بهذه الآية ؟ قال : أية آية ؟ قال : قلت قوله — تعالى - : ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ عَلَيْكُمْ أَنفُسَكُمْ لَا يَضُرُّكُم مّن ضَلَّ إِذَا وَلَيْ تَعْمَلُونَ الله والله لقد سألت عنها خبيراً ، سألت عنها رسول الله (على فقال : " بل أنتم انتمروا بالمعروف وتناهوا عن المنكر ، حتى إذا رأيت شحا مطاعاً ، وهوى متبعاً ، ودنيا مؤثرة ، وإعجاب كل ذي رأى برأيه ، ورأيت أمراً لا يدان لك به فعليك نفسك ودع عنك أمر العوام ، فإن من ورائك أيام : الصبر فيهن مثل قبض على الجمر ، للعامل فيهن كأجر خمسين رجلاً يعملون مثل فيهن مثل قبض على الجمر ، للعامل فيهن كأجر خمسين رجلاً يعملون مثل عمله: (\*)

إن الإعجاب بالرأى ، ورفض آراء الآخرين أحد أسباب ما وصلت إليه الأمة اليوم من تخلف ، وأحد أسباب ما وصلت إليه الأمة من فرقة ، بل وأصبح الإعجاب بالرأى والتعصب له أحد المعوقات لحل ما وقعت فيه الأمة من مشاكل ، المعجب برأيه يعتمد نظرية فرعون التي عبر عنها القرآن الكريم ، فقال – سبحانه

<sup>(</sup>١) سورة المائدة ، من الآية (١٠٥) .

<sup>(</sup>۲) أخرجه الترمذي في "سننه" (۲۰۷/٥) ح (۳۰۰۸) ، وأبو داود في "سننه" (۱۲۳/٤) ح (۲۰۸/۱) وغيرهم ، وضعفه الألباني في ح (۲۳٤۱) ، وابن حبان في "صحيحه" (۲۰۸/۲) وغيرهم ، وضعفه الألباني في "مشكاة المصابيح" (۲۷۲۰) وقال : ضعيف لكن فقرة أيام الصبر ثابتة سند الحديث ، وينظر حديث رقم (۲۳٤٤) في ضعيف الجامع .

- على لسان فرعون : ﴿ مَآ أُرِيكُمْ إِلَّا مَآ أَرَىٰ وَمَآ أُهَدِيكُرُ إِلَّا سَبِيلَ ٱلرَّشَادِ ﴾ (١) ، فما يقوله هو الصواب وما يقوله الآخرون هو الخطأ بعينه .

ولقد حذرنا النبى (ﷺ) من ذلك ، فقال : " لولا ثلاث لصلح الناس : شح مطاع ، وهوى متبع ، وإعجاب كل ذي رأى برأيه "(٢).

ويكون الإعجاب بالرأى أشد خطراً عندما يصاب به صنفان من الناس ، الصنف الأول: هم العلماء ، فبعضهم لا يرى رأياً صوابا إلا رأيه في مسألة من المسائل ، ومن خالفه فيها فهو مبتدع وضال ، والصنف الثاني: هم بعض الحكام الذين ابتليت بهم الأمة ، الذين لا يرون إلا رأيهم متبعين نفس طريقة فرعون.

إن الرأى لابد له من ضوابط ينبغى الالتزام بها حتى نجنب أنفسنا الآراء الفاسدة والمنحرفة ، ومن هذه الضوابط:

- أولاً: لا يجوز أن تكون هناك آراء تخالف الشرع ، قال تعالى ﴿ وَمَا كَانَ لِمُوْمِنِ وَلَا مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَى ٱللَّهُ وَرَسُولُهُ آ أُمْرًا أَن يَكُونَ لَهُمُ ٱلْحِيْرَةُ مِنْ أُمْرِهِمْ فَيَعُصِ ٱللَّهُ وَرَسُولَهُ وَقَدْ ضَلَّ ضَلَلًا مُّبِينًا ﴾ (٣) .
- ثانياً: يجب ألا يتعارض الرأى مع الكليات الخمس التى جاءت الشريعة لحفظها وهى ( الدين ، النفس ، العرض ، المال ، العقل ) فلا تكون الآراء لهدم تعاليم الدين ، أو قتل النفس المحرمة ، أو لأخذ أموال الناس بالباطل ، أو لانتهاك الأعراض .
- ثالثاً: لابد من تغليب المصلحة العامة على المصلحة الخاصة ، فلا ينبغى أن تقدم المصالح الشخصية أو الحزبية على المصلحة العامة .

<sup>(</sup>٣) سورة الأحزاب، الآية (٣٦).



<sup>(</sup>١) سورة غافر ، من الآية (٢٩) .

<sup>(</sup>۲) شرح السنة للإمام البغوى (۱۶/۱۶) ط: المكتب الإسلامي – دمشق – بيروت – الثانية – - 15.7 هـ - - 19.7 م – - 17/ شعيب الأرناؤوط – محمد زهير الشاويش، وقد روى موقوفاً على أبي الدرداء – رضي الله عنه – .

لقد شاور الرسول (عُرَّفُ ) أصحابه في جميع الأمور ، ولم يكن ذلك مقتصراً على أمور الحكم والدولة والسياسة فحسب ، بل كان ذلك من دأب النبي (عُرَّفُ) وأخلاقه ، و هكذا كان الصحابة – رضوان الله عليهم – من بعده .

وأسباب هذا المرض كثيرة ، منها:

- ١. الجهل.
- ٢. قلة الورع والتقوى.
- ٣. سوء النية وخبث الطوية.
- ٤. إطراء الناس للشخص وكثرة ثنائهم عليه مما يعين عليه الشيطان.
  - ٥. قلة الفكر ، لأنه لو تفكر لعلم أن كل نعمة عنده هي من الله .
    - قلة الشكر شه وَجَالِتَ –.
    - ٧. قلة ذكر الله تعالى .
    - ٨. الأمن من مكر الله وَعَلَق .

وعلاج ذلك كله: أن يكون المرء متهماً لرأيه أبداً ، لا يغتر به إلا أن يشهد له دليل قاطع من كتاب أو سنة أو دليل عقلى صحيح جامع لشروط الأدلة ، وأن يقطع أسباب الإعجاب بالرأى المتقدم ذكرها.

وأخيراً: نحذر من هذه الفتنة الخطيرة التي أهلكت الكثير من الناس، وأوردتهم الموارد، ونذكر هنا بموقف سيدنا عبد الله بن مسعود - والله عنه قد خرج مرة من منزله فتبعه جماعة فالتفت إليهم وقال: علام تتبعوني ؟ فوالله لو علمتم ما أغلق عليه بابي ما تبعني منكم رجلان (١).

وكان خالد بن معدان - رحمه الله - إذا عظمت حلقته قام وانصرف كراهة الاعجاب و الشهر  $\mathbf{a}^{(7)}$ 

<sup>(</sup>١) إحياء علوم الدين ، للإمام: أبى حامد الغزالي (٢٧٦/٣) ط: دار المعرفة - بيروت.

<sup>(</sup>۲) تهذیب الکمال ، للحافظ المزی (۷۰/۸) ط: مؤسسة الرسالة – بیروت – الأولی – ۱٤۰۰ هـ - ۱۹۸۰ م – ت/د: بشار معروف .

وكان ابن مسعود - رضي أحدابه فيقول: "كونوا ينابيع العلم، مصابيح الهدى ، أحلاس البيوت ، سرج الليل ، جدد القلوب ، خلقان الثياب ، تعرفون في السماء وتخفون على أهل الأرض "(۱).

فإعجاب كل ذى رأى برأيه علامة سوء وشر ، تؤدى إلى الاختلاف والشقاق، والإعراض عن دين الله – تعالى - ، وهذا العصر يسمى عصر الرأى الحر ، وكتابه ومثقفوه وإعلاميوه يربون الناس على تحرر الكلمة من أى ضوابط دينية أو أخلاقية أو عرفية ، وهل هذا التوجه إلا تربية على إعجاب كل ذى رأى برأيه ؟ وإنما ينشأ الاختلاف والافتراق ، وتعظيم الفتن بالإعجاب بالآراء ، دون ضبط كل رأى بضوابط الكتاب والسنة .

لقد أوضحت كثير من وسائل الإعلام في محاوراتها ومناظراتها ، والعديد من برامجها ؛ تكرس إعجاب كل ذي رأى برأيه ، وتعظم مسألة حرية الرأى – زعموا – ، وتعنف من يريد ضبط الرأى بضوابط الشرع .

ونتج عن ذلك : الخصومات والمهاترات ، والسباب والشتائم ، وتصدير الأكاذيب ، وترويج الإشاعات في كثير من القنوات الإعلامية ؛ فكل واحد معجب برأيه ، ويريد إثباته ، ولو كان مجافياً للحقائق ، مصادماً للشرائع .

ورغم كثرة البرامج الحوارية ، وتشعب الآراء واختلافها ؛ فإننا ما سمعنا عن واحد اعترف في نهاية حوار أن الحق مع خصيمه ؛ أو أنه أخطأ في تصوره ؛ إذ ليس المقصود في كثير مما يلقى على الناس الوصول إلى الحق ، وإنما إثبات الرأى ، وإقناع الناس به ولو كان خطأ وباطلاً ، وهذا من أعظم الغش والخداع ، وتضييع أمانة الكلمة التي سيسأل عنها العبد يوم القيامة ، وقد أخبر النبي (عنه عن وقوع ذلك ، وأرشد من أدرك زمان الاختلاف ، وتضييع الأمانات إلى الاهتمام

<sup>(</sup>۱) أخرجه الدارمي في "سننه" (۹۲/۱) ط: دار الكتاب العربي – بيروت – الأولى – ۱٤۰۷ هـ - ت/ فواز زمرلي – خالد العلمي ، وابن أبي شيبة في " مصنفه " (٤٤٨/٧) .



بشأنه وترك الناس، فعن عبد الله بن عمرو – رضى الله عنهما – أن رسول الله ( على قال : " يوشك أن يأتى زمان يغربل الناس فيه غربلة تبقى حثالة من الناس قد مرجت عهودهم وأماناتهم، واختلفوا فكانوا هكذا، وشبك بين أصابعه، فقالوا: وكيف بنا يا رسول الله ؟ قال: تأخذون ما تعرفون وتقبلون على أمر خاصتكم، وتذرون أمر عامتكم "(١).

ألا فاتقوا الله ربكم ، واثبتوا على دينكم ، واحذروا الشح المطاع ، والهوى المتبع ، وإيثار الدنيا على الآخرة ، وإياكم والعجب بآرائكم ؛ فكم من رأى كان خطأ ، جر على صاحبه وبالاً كثيراً ، نسأل الله العفو والعافية ، والسلامة من الأهواء والفتن ، والموافاة على الحق والرشاد .

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود في "سننه" (۲۳/٤) ح (۲۳٤٢) ، وابن ماجة في "سننه" (۱) أخرجه أبو داود في "سننه" (۱۳۰۷/۲) ح (۳۹۵۷) ، قال الألباني "قال الحاكم "صحيح الإسناد" ووافقه الذهبي ، وهو كما قالا ، فإن رجاله ثقات معروفون غير عمارة هذا فقد وثقه العجلي وابن حبان وروى عنه جماعة من الثقات "سلسلة الأحاديث الصحيحة (۱/۱۵) .

# المبحث الثالث عشر من أسباب الفرقة : استحكام قوة الحسد في النفوس

يهدف الإسلام إلى بناء الفرد المسلم بناء محكماً متكاملاً ، قوة في الإيمان والعقيدة وسلامة في الصدر والدخيلة ، ونصاعة في المنهج والسيرة ، وطهارة في القلب والسريرة ، ونزاهة في الخلق والسلوك ، ليعيش المرء في ظل الإسلام قرير العين ، سليم القلب ، مبرأ من وساوس الضغينة والشحناء ، منزها عن سلوك الحسد والبغضاء ، وليس أبعد للهموم وأطرد للوساوس والغموم ولا أنصع للصفحة من الرضا بالله ، والرضا عن الله ، في قضائه وقدره ، وفي عدله وحكمه واختياره لعباده .

يا طالب العيش في أمن وفي دعة رغداً بلا قتر صفواً بلا قلت في العنق خلص فؤادك من غل ومن حسد فالغل في القلب مثل الغل في العنق

وهناك داء عضال ، ومرض قلبي قتال، ما فشا في أمة إلا كان نذير هلاكها، وما دب في ديار إلا كان سبيل فنائها ، وما انتشر في صفوف جماعة إلا كان سبب شقائها وبلائها ، إنه مصدر كل بلاء ، ومنبع كل عداء ، وأصل كل شقاء ، سلاح مضاء ، وسيف بتار ، يضرب به الشيطان القلوب فتتمزق ، والمجتمعات فتتفرق ، يُفسد المودة ، ويقطع حبال المحبة ، ويهدم أو اصر القربي ؛ يغرس الضغينة والبغضاء ، ويزرع الحقد والشحناء ، وينبت العداوة ، بل يحلق الدين ، ويهدم الدنيا، ويقضى على بواعث الخير بين المؤمنين ؛ إنه الحسد ؛ تمنى زوال نعمة الله عن الغير ، وكر اهية وصول الخير للغير ، وتلك خصلة ذميمة ، تعمى عن الفضائل ، وتأخذ صاحبها إلى طريق الرذائل ؛ حتى تقضى عليه بأشد المعاول ، ألا قاتل الله الحسد ، لم يزل بصاحبه حتى قتله (۱)

إصبر على حسد الحسو د فإن صبرك قاتله فالنار تأكل نفسها إن لم تجدما تأكله (۱)

وهؤلاء ماضون على طريقة أول الحاسدين لبنى آدم وهو إبليس ؛ حيث قال فيما أخبر نا عنه : ﴿ وَإِذْ قُلْنَا لِلْمَلَتِ عِكَةِ ٱسْجُدُواْ لِأَدَمَ فَسَجَدُواْ إِلَّا إِبْلِيسَ قَالَ عَلَى اللّهَ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ عَلَيْ اللّهُ عَالَ اللّهُ عَلَيْ عَلْ عَلَيْ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْكُولَا عَلَا عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْكُوا عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَّا عَلَيْكُمْ عَلَيْكُوا عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُ عَلْمُ عَلّهُ عَلَيْ عَلَّ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْكُوا عَلَيْ عَلّهُ ع

وفى القرآن الكريم وسنة النبى ( المُنْكُمُ ) من الأمثلة الكثيرة التى تدل على الضرر الذى لحق بوحدة الأمة من جراء الحسد قديماً وحديثاً .

فما الذي أوقع إبليس في معصية الله إلا حسده لأبينا آدم ، العَلْيُ ؟!

وما الذي حمل قابيل على قتل هابيل إلا حسده لأخيه ؟!

وما الذي حمل إخوة يوسف على ما فعلوا إلا الحسد ؟!

وما الذي حمل اليهود - عليهم لعائن الله - على جحد نبوة الرسول (عليه) ،

<sup>(</sup>۱) العقد الفريد - لابن عبد ربه (۱۹۲/۲) ط: دار إحياء التراث العربي - بيروت - لبنان - ۱۶۲۸ هـ - ۱۹۹۹م - الثالثة .

<sup>(</sup>۲) أخرجه الإمام أحمد في "مسنده" (۱۲۷/۱) ح (۱۴۳۰) ، والترمذي في "سننه" (۱۳۳۶) ح (۲۰۰۸) .

<sup>(</sup>٣) سورة الإسراء، من الآية (٦١).

<sup>(1)</sup> سورة الأعراف، من الآية (11).

والسعى فى بث الفساد فى هذه الأمة إلا الحسد ؟! قال - سبحانه - : ﴿ وَد كَثِيرٌ وَلَهُ عَنِيرٌ مِنْ عَنِدِ أَنفُسِهِم مِّنْ مِعْدِ إِيمَنِيكُمْ كُفَّارًا حَسَدًا مِّنْ عِندِ أَنفُسِهِم مِّنْ بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُمُ ٱلْحَقُ ﴾ (١).

وهو الذى دفع كفار قريش إلى الاستكبار عن دعوة النبى ( الله وَقَالُواْ لَوْلَا نُزِلَ هَىذَا ٱلْقُرْءَانُ عَلَىٰ رَجُلِ مِّنَ ٱلْقَرْيَتَيْنِ عَظِيمٍ ﴿ أَهُمْ يَقْسِمُونَ رَحْمَتَ رَبِكَ خَنُ قَسَمْنَا بَيْنَهُم مَّعِيشَهُمْ فِي ٱلْحَيَوٰةِ ٱلدُّنْيَا ۚ وَرَفَعْنَا بَعْضَهُمْ فَوْقَ بَعْضِ دَرَجَسٍ لِيَّا فَيْ قَصَّمُ مَعْيَشَهُمْ مَعْيِشَهُمْ فَيْ الْحَيَوٰةِ ٱلدُّنْيَا ۚ وَرَحْمَتُ رَبِّكَ خَيْرٌ مِّمَّا بَعْضَهُمْ فَوْقَ بَعْضَ دَرَجَسٍ لِيَتَّخِذَ بَعْضُهُم بَعْضًا سُخْرِيَّا أُورَحْمَتُ رَبِّكَ خَيْرٌ مِّمَّا يَجْمَعُونَ ﴿ اللهُ ا

واليوم ما فرق الأمة شيعاً متناحرة ، وأحزابا متناكرة إلا الحسد ، وما ظهر الخلاف في الأمة حتى ذهب مجدها ، وضعف أمرها ، ووهن عزمها ، وما تسلط عليها أعداؤها إلا بالحسد ، وما انقسمت الأمة إلى قوميات ، وتفرقت إلى دويلات ، فهم في عالم السياسة مذاهب شتى ، وفي عالم الاقتصاد والاجتماع والسلوك مشارب شتى ، حتى شغل بعضهم ببعض ، بل نهش بعضهم بعضا ؛ إلا بالحسد والبغضاء ، والحقد والشحناء (").

ولذلك حذرنا النبى من الحسد ، فقال : "لا تحاسدوا ، ولا تباغضوا ، ولا تجسسوا ، ولا تناجشوا<sup>(+)</sup> ، وكونوا عباد الله إخواناً "(<sup>(-)</sup>) ، لأن الحاسد سيىء النية ، خبيث الطوية ، معاقب في الدنيا قبل الآخرة ، قال أبو الليث السمر قندى : "يصل إلى الحاسد خمس عقوبات قبل أن يصل حسده إلى المحسود : غم لا ينقطع، ومصيبة لا يؤجر عليها ، ومذمة لا يحمد عليها ، وسخط الرب ، وغلق باب

<sup>(</sup>١) سورة البقرة ، من الآية (١٠٩).

<sup>(</sup>٢) سورة الزخرف ، الآيتان (٣١ ، ٣٢) .

<sup>(</sup>٣) كوكبة الخطب المنيفة ( ص / ٣٨٥ ) .

<sup>(</sup>٤) النجش : هو أن يمدح السلعة ليروجها ، أو يزيد في ثمنها ، وهو لا يريد شراءها ؛ ليقع غيره فيها .

<sup>(</sup>٥) أخرجه البخارى فى "صحيحه" كتاب : الأدب - باب : ما ينهى عن التحاسد والتدابر - ح (7.75) .

التوفيق ".

فالكل أعداء له وخصوم حسداً وبغياً إنه لدميم شتم الرجال وعرضه مشتوم (١) حسدوا الفتى إذ لم ينالوا سعيه كضرائر الحسناء قلن لوجهها وترى اللبيب محسداً لم يجترم

ومن المعلوم أن من لوازم الحسد ، وآثار الحقد : سوء الظن بالإخوان ، وتتبع العورات ، والنفخ في الصفات ، ونشر السقطات ، وتلمس العورات ، وإن الحاسدين ليجدون في الغيبة ، ونهش الأعراض ، والنميمة : متنفساً لأحقادهم المدفونة ، وخباياتهم المكنونة ؛ فلا يستريحون إلا إذا نشروا المعايب ، ولا يتلذذون إلا بإذاعة الأخطاء والمثالب .

ويشتد قبح الحسد حين يكو ن بين المنتسبين إلى العلم والمعروفين بالخير والدعوة والإصلاح ، وإنه ليكثر بين الأمثال والنظراء ، والقرناء والزملاء ، وكذلك في صفوف النساء ، والمتطلعين إلى المراتب والمناصب ، فقد يوجد من بين الأقران من يبر إخوانه ويفوق زملاءه ، فتتحرك سهام الحسد ، وترمى شرارات الكيد والحقد، فتقضى على الأخوة، وتورث الأحقاد والضغينة والقطيعة، وإنك لتجد في المجتمع من ذلك شيئاً كثيراً، فما أكثر المتحاسدين ، وما أكثر المتقاطعين والمتشاحنين ، هداهم الله! وليس حسد أعداء الإسلام على المسلمين بغريب ، ولكن الغرابة كل الغرابة أن يسرى التحاسد بين أهل الإسلام .

أما عن علاج الحسد ، فيتمثل في :

- التقوى والصبر
  - ٢. عدم البغض.
- ٣. العلم بأن الحسد ضرر على الحاسد في الدنيا والآخرة .

<sup>(</sup>۱) خزانة الأدب للبغدادى (٥٦٨/٨) ط: دار الكتب العلمية – بيروت – الأولى – ١٩٩٨م – ترانة الأدب للبغدادى وإميل اليعقوب، والأبيات لأبى الأسود الدؤلى .

<sup>(</sup>٢) كوكبة الخطب المنيفة (ص/٣٩٠).

- ٤ الثناء على المحسود وبره
- ٥. قمع أسباب الحسد من كبر وعزة نفس.
  - ٦. الإخلاص.
  - ٧. قراءة القرآن.
  - ٨. تذكر الحساب والعقاب.
  - ٩. الرضا بقضاء الله وقدره.
- ١٠. تذكر قول النبى (عُمَّالُمُّ): " لا يجتمع في جوف عبد غبار في سبيل الله وفيح جهنم ، ولا يجتمع في جوف عبد الإيمان والحسد "(١).

فانتق الله - وكَنْبُلُ - ولننبذ من قلوبنا ترسبات الغل والحسد ، ولنصطلح ونتواد ونتصافى ، ونتسامح ، ولنكن عباد الله إخواناً ، وليكن شعارنا ما قاله السلف الأخيار من المهاجرين والأنصار : ﴿ وَٱلَّذِينَ جَآءُو مِنْ بَعْدِهِمْ يَقُولُونَ رَبَّنَا الْخِيارِ مَن المهاجرين والأنصار : ﴿ وَٱلَّذِينَ جَآءُو مِنْ بَعْدِهِمْ يَقُولُونَ رَبَّنَا الْفِينَا عَلاَّ لِلَّذِينَ ءَامَنُوا الْعَقِرْ لَنَا وَلِإِ خُوانِنَا ٱلَّذِينَ سَبَقُونَا بِٱلْإِيمَنِ وَلَا تَجَعَلُ فِي قُلُوبِنَا غِلاَّ لِلَّذِينَ ءَامَنُوا رَبَّنَا إِنَّكَ رَءُوفُ رَحِيمٌ ﴾ (٢) .

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن حبان في "صحيحه" (۱/۱۰) ح (۲۰۲۱) و النسائي في "السنن الكبري" (۹/۳) ح (۹/۳) ح (۹/۳) .

<sup>(</sup>٢) سورة الحشر ، الآية (١٠).

## المبحث الرابع عشر من أسباب الفرقة : قطع الارحام

إن من مبادىء الإسلام الاجتماعية الأولى تشبيك جماعات المسلمين فى وحدة جسدية جماعية عامة وأولى الناس بذلك الأقربون رحماً ، فلهم حق أخوة الإسلام ، ولهم حق قرابة الرحم .

وفى الآونة الأخيرة أصبح من الظواهر المحزنة قطع كثير من الناس أرحامهم وقراباتهم سواء أكانوا من أقاربهم من جهة آبائهم ، أم من جهة أمهاتهم ، وتضج المجتمعات بالشكوى من أقرباء لم يدخلوا بيوت أقربائهم من سنين ، أو لم يحسنوا إليهم مع حاجتهم إليهم .

إن قطيعة الأرحام تكون بهجرهم ، والإعراض عن الزيارة المستطاعة ، وعدم مشاركتهم في مسراتهم ، وعدم مواساتهم في أحزانهم ، كما تكون بتفضيل غيرهم عليهم في الصلات والعطاءات الخاصة ، التي هم أحق بها من غيرهم .

ولذلك شدد الإسلام النكير على قاطعى الرحم، فقال - سبحانه - : ﴿ وَٱتَّقُواْ ٱللّهَ ٱلّذِى تَسَاءَلُونَ بِهِ وَٱلْأَرْحَامَ ۚ إِنَّ ٱللّهَ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا ﴾ (١) ، وقال - وَاللّهُ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا ﴾ (١) ، وقال - وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ عَسَيْتُمْ إِن تَوَلّيْتُمْ أَن تُفْسِدُواْ فِي ٱلْأَرْضِ وَتُقَطِّعُواْ أَرْحَامَكُمْ ﴿ وَأَعْمَى اللّهُ فَأَصَمَّهُمْ وَأَعْمَى اللّهُ عَلَى اللّهُ فَأَصَمَّهُمْ وَأَعْمَى اللّهُ مَا اللّهُ فَأَصَمَّهُمْ وَأَعْمَى اللّهُ اللّهُ فَأَصَمَّهُمْ وَأَعْمَى اللّهُ اللّهُ فَاصَمَّهُمْ وَأَعْمَى اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ فَأَصَمَّهُمْ وَأَعْمَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ فَاصَمَّهُمْ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ فَاصَمَّا اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

وجاءت الأحاديث المتضافرة التي تلفت الأنظار بشدة إلى أهمية صلة الأرحام ، فعن عائشة – رضى الله عنها – عن النبي ( على قطعه الله : " الرحم متعلقة بالعرش تقول: من وصلني وصله الله ، ومن قطعني قطعه الله "(").

سورة النساء ، من الآية (١).

<sup>(</sup>٢) سورة محمد ، الأيتان (٢٢ ، ٢٣) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم في "صحيحه" كتاب : البر والصلة والأداب - باب : صلة الرحم وتحريم قطيعتها - ح (٢٥٥٥) .

وأكد النبى ( على معنى صلة الرحم ، فليس معنى صلة الرحم أن يصل الإنسان من يصلونه ، بل أن يصل الإنسان الأرحام المقطوعة ، فقال ( النسان من يصلونه ، بل أن يصل الإنسان الأرحام المقطوعة ، فقال ( النسان من يصلونه ، بل أن يصل الواصل الذي إذا قطعت رحمه وصلها" (١).

## عقوبة قاطع الرحم:

قاطع الرحم له عقوبة في الدنيا والآخرة .

### أولاً: عقوبة قاطع الرحم في الدنيا:

- ا. لا يقبل عمل قاطع رحم ، قال ( قَالَ ): " إن أعمال بنى آدم تعرض كل خميس ليلة الجمعة فلا يقبل عمل قاطع رحم "( ) .
- ٢. قاطع الرحم يعجل عقابه في الدنيا ؛ فقطع الأرحام من أعظم كبار الذنوب، وعقوبته معجلة في الدنيا قبل الآخرة، قال رسول الله (عليه الله عنه المناه عنه المناه الله عنه الدنيا مع الدنيا مع المناه المناه في الآخرة من البغي وقطيعة الرحم "(٢).
- ٣. يرى وباله قبل أن يموت ، قال (ﷺ): " من قطع رحماً أو حلف على يمين فاجرة رأى وباله قبل أن يموت " (٤).
- ٤. قطيعة الرحم سبب للعنة الله وعقابه ؛ لقول الله تعالى ﴿ فَهَلْ عَسَيْتُمْ

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخارى فى "صحيحه" كتاب: الأدب - باب: ليس الواصل بالمكافىء - ح (۱۹۹۱).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البيهقى فى "شعب الإيمان" (٢٢٤/٦) ح (٧٩٦٥) ، والبخارى فى "الأدب المفرد" (٢٥) أخرجه البيهقى فى "الشائر الإسلامية – بيروت – الثالثة – - محمد فؤاد عبد الباقى ، وهو حديث حسن ، رجاله تقات كما ذكر الألبانى فى "الترغيب والترهيب للمنذرى".

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن حبان في "صحيحه" (٢٠٠/٢) ح (٥٥٥) ، وابن ماجة في "سننه" (٢/٨٠٤)، وصححه الألباني بمجموع طرقه في الصحيحة (٢/٨/٢).

<sup>(</sup>٤) ينظر : كنز العمال للمتقى الهندى (١٥٠/٣) ط : دار الكتب العلمية – بيروت – الأولى – 1198 هـ - 1998 م – 170 محمود الدمياطى ، فيض القدير للمناوى (٢٠٦/٦) ، وصححه الألبانى بمجموع طرقه فى الصحيحة (١١٢١).

إِن تَوَلَّيْتُمُّ أَن تُفْسِدُوا فِي ٱلْأَرْضِ وَتُقَطِّعُوَا أَرْحَامَكُمْ ﴿ أُولَتِ كَ ٱلَّذِينَ لَعَنَهُمُ اللَّهُ فَأَصَمَّهُمُ وَأَعْمَى آَبُصَرَهُمْ ﴿ اللهُ مَا اللهُ فَأَصَمَّهُمُ وَأَعْمَى آَبُصَرَهُمْ ﴿ اللهُ وَقَالَ عَلَى بِنِ الحسينِ لولاه : ( يا بني لا تصحبن قاطع الرحم فإني وجدته ملعوناً في كتاب الله في ثلاث مواطن ) (٢) .

- قطعها قطع الوصل مع الله ، فعن عائشة رضى الله عنها قالت ، قال رسول الله (ﷺ): "الرحم معلقة بالعرش تقول: من وصلنى وصله الله ومن قطعنى قطعه الله "(").
- قاطع الرحم يأتى بأبغض الأعمال إلى الله ؛ فقد سئل رسول الله ( على الله عمال أبغض الله عمال أبغض الله عمال أبغض الله ؟ قال : " الإشراك بالله ، قيل يا رسول الله ثم مه ؟ قال : قطيعة الرحم " ( ) .

## ثانياً : عقوبة قاطع الرحم في الآخرة :

1. الرحم على طرف الصراط تنتظره ؛ قال ( على الله الناس يوم القيامة .... ، وفيه : ويرسل معه الأمانة والرحم فيقفان بالصراط يمينه وشماله فيمر أولكم كمر البرق ... " ( ) ، فقاطع الرحم كيف يمر أصلاً على الصراط والرسول ( على قال : " يجىء الرحم يوم القيامة له حجنة كحجنة المغزل فيتكلم بلسان طلق ذلق فيصل من وصلها

<sup>(</sup>١) سورة محمد ، الآية (٢٢ ، ٢٣).

<sup>(</sup>۲) صفة الصفوة لابن الجوزى (۱۰۱/۲) ط: دار المعرفة  $_{-}$  بيروت  $_{-}$  الثانية  $_{-}$  ۱۳۹۹ هـ  $_{-}$   $_{-}$  ۱۹۷۹ م $_{-}$   $_{-}$  محمود فاخورى ومحمد رواس .

<sup>(</sup>٣) سبق تخريجه ، وقد صححه الألباني في صحيح الجامع برقم (٣٥٤٩).

<sup>(</sup>٤) المطالب العالية بزوائد المسانيد الثمانية – لابن حجر العسقلاني ((170/11) ط: دار العاصمة – السعودية – الأولى – (1110) هـ - (1110) بسند جيد ، وصححه الألباني في الصحيحة ((110)).

<sup>(</sup>٥) أخرجه الحاكم في "المستدرك" (٦٣١/٤) ح (٨٧٤٩) عن حذيفة بن اليمان وأبي هريره ، وقال : هذا حديث صحيح على شرط الشيخين ولم يخرجاه .

**ويقطع من قطعها "(())** ، فالرحم تنتظره على الصراط وتشهد له بالصلة أو تشهد عليه بالقطيعة ، فلها لسان طلق زلق ، وتشير إلى الواصل بالوصل وإلى القاطع بالقطع .

وعن عبد الله بن عمرو قال: "عطف لنا النبى (علم الله بن عمرو قال: "الرحم شجنة من الرحمن من يصلها يصله، ومن يقطعها يقطعه، لها لسان ذلق يوم القيامة "(٢).

- ٢. ينتظره ثعبان ليطوقه يوم القيامة لبخله على أقربائه ، قال (عَلَيْكُمُ): "ما من ذى رحم يأتى رحمه فيسأله فضلاً أعطاه الله إياه فيبخل عليه إلا أخرج الله له يوم القيامة من جهنم حية يقال لها: شجاع يتلمظ فيطوق به "(").
- ٣. يمنعه الله فضله يوم القيامة ؛ قال ( على الله فضله يوم القيامة " أيما رجل أتاه ابن عمه يسأله من فضله ، فمنعه ، منعه الله فضله يوم القيامة " ( أ ).
- ٤. يحرم من دخول الجنة ؛ قال ( على الله عنه عنى قاطع يعنى قاطع رحم الدون الجنة الجنة

<sup>(</sup>۱) أخرجه الحاكم في "المستدرك" (۱۷۹/٤) ح (۷۲۸۸) ، وابن أبي شيبة في "المصنف" (۱) أخرجه الحاكم في "المستدرك" (۱) أو الحجنة : كل معوج ، أي : له صنارة كصنارة المغزل .

<sup>(</sup>۲) أخرجه البخارى في "صحيحه" كتاب : الأدب – باب : من وصل وصله الله – ح (۲) أخرجه البخارى في "المستدرك" (۳۳۰/۲) ح (۳۱۷۹) ، ومعنى الرحم شجنة أى : قرابة مشتبكة كاشتباك العروق .

<sup>(</sup>٣) أخرجه الإمام أحمد في "مسنده" (٣/٥) ، والنسائي في "السنن الكبري" (٤٣/٢) ، والطبر اني في "المعجم الكبير" (٣٢٢/٢) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه الطبراني في "المعجم الأوسط (٤/٥٤) ، والهيثمي في "مجمع الزوائد" (٤/٥٢)، والحديث في سنده ضعف في محمد بن الحسن القردوسي ، فقد ضعفه الأزدى .

<sup>(°)</sup> متفق عليه ، أخرجه البخارى في "صحيحه" كتاب : الأدب – باب : إثم القاطع – ح (۵۹۸٤) ، ومسلم في "صحيحه" كتاب : البر والصلة – باب : صلة الرحم وتحريم قطيعتها – ح (۲۰۵۱) .

وقال ( في الشه المنابع المنابع

ويكفى أن نعلم أن صلة الرحم من أسباب البركة فى العمر والزيادة فى الرزق ، قال ( على الله فى العمر وأن ينسأ له فى الرزق ، قال ( على الله فى الرزق ، فاليصل رحمه "( ).

وقال ( الله عن الله الله الله الله الله عمره ، ويوسع له رزقه ويدفع عنه ميتة السوء فليتق الله وليصل رحمه "(").

### أسباب قطيعة الرحم:

أما عن أسباب قطع الرحم فهي كثيرة: منها على سبيل المثال لا الحصر:

- 1- الجهل: فالجهل بعواقب القطيعة العاجلة والأجلة يحمل علها ، ويقود إليها ، كما أن الجهل بفضائل الصلة العاجلة والأجلة يقصر عنها ، ولا يبعث إليها .
- ٢- ضعف التقوى: فإذا ضعفت التقوى ، ورق الدين لم يبال المرء بقطع ما أمر
   الله به أن يوصل ، ولم يطمع بأجر الصلة ، ولم يخش عاقبة القطيعة .
- ٣- الكبر: فبعض الناس إذا نال منصبا رفيعاً ، أو حاز مكانة عالية ؛ تكبر على أقاربه ، وأنف من زيارتهم ؛ بحيث يرى أنه صاحب الحق وأنه أولى بأن يزار ويؤتى إليه .
- ٤- الشح والبخل: فمن الناس من إذا رزقه الله مالاً أو جاهاً تجده يتهرب من أقاربه ، خوفاً من الاستدانة منه ، أو يكثرون الطلبات عليه ، وقد حذرنا النبي

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن حبان في "صحيحه" (۱۲۲/۱۲) ح (۲۶۹۰) ، والحاكم في "المستدرك" (۱۲۳/٤) ح (۱۲۳/٤) ح (۷۲۳۶) وقال : هذا حديث صحيح الإسناد ولم يخرجه .

<sup>(</sup>٢) متفق عليه ، أخرجه البخارى فى "صحيحه" كتاب : الأدب – باب : من بسط له فى الرزق بصلة الرحم ح (٥٩٨٥) ، ومسلم فى "صحيحه" كتاب : البر والصلة – باب : صلة الرحم وتحريم قطيعتها – ح (٢٥٥٧) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه الحاكم في "المستدرك" (١٧٧/٤) ح (٧٢٨٠) ، والطبراني في "المعجم الأوسط" (٣٤/٣) ، وقد ضعفه الألباني في " السلسلة الضعيفة " (١١٩/١١) .

( عَلَيْكُ ) من ذلك ، كما مر في العقوبات التي تلحق قاطع الرحم ، فما فائدة المال أو الجاه إذا حرم منه الأقارب ؟ وما أجمل قولهم :

ومن يك ذا فضل فيبخل بفضله على قومه يستغن عنه ويذمم (١)

- ٥- تأخير قسمة الميراث .
- 7- **الشراكة بين الأقارب** ؛ إذا لم تقم على الأمانة والحفاظ على أواصر المحبة والقربي وإلا ففيها خير وبركة إذا روعي فيها الأمانة والوضوح والصراحة .
  - ٧- الحسد: وقد مر خطره وضرره.
- ٨- الوشاية والإصغاء إليها ؛ فمن الناس من يسعى بين الأحبة لتفريق صفهم ،
   قال الأعشى :

ومن يطع الواشين لا يتركوا له صديقا وإن كان الحبيب المقربا(٢)

٩\_ سوء الخلق

## علاج قطيعة الرحم:

ما أجدر العاقل أن يحذر قطيعة الرحم ، وأن يتجنب الأسباب الداعية إليها، وما أحرى به أن يصل الرحم ، ويتحرى أسباب وصلها ، ويرعى الآداب التى ينبغى مراعاتها مع الأقارب ، ويكون علاج القطيعة بالآتى :

- التفكر في الآثار المترتبة على الصلة ؛ بأن يعرف ثمار ها وحسن عواقبها ،
   والسعى إليها .
- ۲- النظر في عواقب القطيعة ؛ بتأمل ما تجلبه القطيعة من حسرة وهم وغم ،
   وغير ذلك .
  - ٣- الاستعانة بالله ؛ بسؤاله التوفيق والإعانة على صلة الرحم .
- ٤- مقابلة الإساءة بالإحسان ، كما أرشد النبي ( عَلَيْنَ ) أحد من سأله فقال: يا

(٢) ديوان الأعشى (١٦٧/١) ط: مكتبة الآداب - الإسكندرية - ١٩٥٠م - ت/ د: محمد حسين.

<sup>(</sup>۱) البيت لزهير بن أبي سلمي ، ينظر : خزانة الأدب (۲۰۱/۱) ، وديوان زهير بن أبي سلمي (1/1) ط : دار المعرفة - بيروت - الثانية : 1٤٢٦ هـ - - - - حمدو طماس .

رسول الله إن لى قرابة أصلهم ويقطعوننى وأحسن إليهم ويسيئون إلى وأحلم عنهم ويجهلون على ، فقال : " لئن كنت كما قلت فكأنما تسفهم المل ، ولا يزال معك من الله ظهير عليهم ما دمت على ذلك "(١).

- ٥- قبول أعذار هم إذا أخطأوا ، واعتذروا .
  - ٦- التواضع ولين الجانب
- ٧- التغاضى والتغافل: وهما من أخلاق الأكابر والعظماء، ومما يعين على استبقاء المودة واستجلابها.
- ٨- ترك المنة عليهم والبعد عن مطالبتهم بالمثل ، كما سبق فليس الواصل
   بالمكافىء
  - 9- توطين النفوس على الرضا بالقليل من الأقارب.
    - ١٠- مراعاة أحوالهم ، وإنزالهم منازلهم .
      - ١١- تجنب الشدة في العقاب.
  - ١٢- تجنب الخصام وكثرة الملاحاة والجدال العقيم مع الأقارب.
    - ١٣- المبادرة بالهدية
    - ١٤- الحرص على إصلاح ذات البين.
    - ١٥- الاجتماعات الدورية ، قدر المستطاع .
      - ١٦- الشوري بين الأقارب.
      - ١٧- الدعاء لهم بظهر الغيب.

وأخيراً : يراعى فى ذلك كله أن تكون الصلة قربة يتقرب بها العبد إلى الله  $= \frac{3}{2}$ لل - ، وأن تكون تعاوناً على البر والتقوى ، لا يقصد بها حمية الجاهلية (7) .

نسأل الله – تعالى – بأسمائه الحسنى ، وصفاته العلى أن يجعلنا ممن يصلون ما أمر الله به أن يوصل ، وأن يعيذنا من قطيعة الأرحام ، ونسأله – سبحانه – أن يجعل هذه الصفحات معينة على البر والصلة ، وأن يجنبنا الفرقة ، إنه سميع قريب

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم في "صحيحه" كتاب : البر والصلة – باب : صلة الرحم وتحريم قطيعتها – ح (۲۰۰۸) ، وابن حبان في "صحيحه" (۲۰۰۸) ح (۲۰۰۸) .

<sup>(</sup>٢) قطيعة الرحم - المظاهر - الأسباب - سبل العلاج - مقال من موقع مفكرة الإسلام -

# المبحث الخامس عشر من أسباب الفرقة : وجود علماء انحرفت عقائدهم

من البلايا وأعظم الرزايا أن تصاب الأمة الإسلامية في قلبها وصمام أمانها، وذلك بموت علمائها الأخيار، أو تكميم أفواه المخلصين الأبرار، وابتلاء الأمة بمن لا تبرأ بهم الذمة، يقولون ما لا يفعلون، ويفعلون ما لا يؤمرون، ويتنصلون من قول الحق، ويفتون بغير علم، ويسكتون على الباطل – إلا من رحم الله -، ونعوذ بالله أن يكون قد أدركنا الزمان الذي ذكر فيه الرسول (على قبض العلماء، فقد روى البخاري ومسلم من حديث عبد الله بن عمرو بن العاص – والله عن حقال تسمعت رسول الله (على المناه العلم العلم التزاعاً ينتزعه من الناس، ولكن يقبض العلم بقبض العلماء، حتى إذا لم يبق عالماً اتخذ الناس رؤساء جهالاً فسئلوا فأفتوا بغير علم فضلوا وأضلوا "(١).

قال ابن حجر – رحمه الله -: "وفى هذا الحديث: الحث على حفظ العلم، والتحذير من ترئيس الجهلة، وفيه: أن الفتوى هى الرياسة الحقيقية، وذم من يقدم عليها بغير علم، واستدل به الجمهور على القول بخلو الزمان عن مجتهد"(٢) أه.

وقال ابن عباس - ضَلِيَّة - في تفسيره لقوله - تعالى - : ﴿ أُوَلَمْ يَرَوْا أَنَّا نَأْتِي الْأَرْضَ نَنقُصُهَا مِنْ أُطْرَافِهَا ﴾ أي : خرابها بموت علمائها وفقهائها وأهل الخير منها(٢).

وكذا قال مجاهد – أيضاً - : هو موت العلماء (٤) .

<sup>(</sup>۱) متفق عليه ، أخرجه البخارى فى "صحيحه" كتاب : العلم – باب : كيف يقبض العلم – ح (١٠٠) ، ومسلم فى "صحيحه" كتاب : العلم – باب : رفع العلم وقبضه وظهور الجهل والفتن – ح (٢٦٧٣).

<sup>(</sup>٢) فتح البارى شرح صحيح البخارى ، للإمام ابن حجر العسقلاني (١٩٥/١) ط: دار المعرفة – بيروت – ت/ محب الدين الخطيب .

<sup>(</sup>۳) تفسیر ابن کثیر (۲۱/۲ه) ط: دار الفکر - بیروت - ۱٤۰۱ هـ .

رع) المصدر السابق ((1/1)).

وقال أحمد بن غزال منشداً:

الأرض تحيا إذا ما عاش عالمها متى يمت عالم منها يمت طرف كالأرض تحيا إذا ما الغيث حل بها وإن أبي عاد في أكنافها التلف(١)

والأحاديث الواردة في بيان قبض العلم وظهور الجهل في آخر الزمان كثيرة، وفتنة هؤلاء من أعظم الفتن حيث أضلوا الناس بغير علم ولا هدى ، ومن حيث كان أتباعهم يتوقعون منهم معرفة الحق والوصول إليه ، فصار هؤلاء العلماء يحرمون ما يشاءون ، ويحللون ما يشاءون ، ويفتون بما يريدون ، ثم جعلوا أتباعهم وراء ستار كثيف من الجهل والنفور عن الآخرين ؛ لئلا يكتشف جهلهم ، وقد حذرنا (عليم في المنه في المنه في المنه المضلين "().

وفى رواية أخرى – قال ( على السان على أمتى منافق عليم اللسان يجادل بالقرآن "(").

ومن أجل الفائدة أذكر هنا صفات علماء السوء ؛ من أجل تذكير الناس ، وتنبيه الغافل ، وتبيين الحق لمن ينشده ، وهي صفات كثيرة ؛ من أهمها :

1- الحكم بغير ما أنزل الله: ويتمثل ذلك في الجهل بالأحكام الشرعية ، أو الحكم بموجب الهوى ، أو الجور فيما يصدر من أحكام ظلماً وعدواناً .

قال ابن القيم - رحمه الله - : " وقد حرم الله - سبحانه - القول عليه بغير علم في الفتيا والقضاء ، وجعله من أعظم المحرمات ، بل جعله في المرتبة العليا منها ، فقال - تعالى - : ﴿ قُلَ إِنَّمَا حَرَّمَ رَبِّي ٱلْفَوَاحِشَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ وَٱلْإِثْمَ وَٱلْبَغْيَ بِغَيْر ٱلْحَقِّ وَأَن تُشْرِكُواْ بِٱللَّهِ مَا لَمْ يُنزّلُ بِهِ مُلْطَينًا وَأَن بَطَنَ وَٱلْإِثْمَ وَٱلْبَغْي بِغَيْر ٱلْحَقِّ وَأَن تُشْرِكُواْ بِٱللَّهِ مَا لَمْ يُنزّلُ بِهِ مُلْطَينًا وَأَن

<sup>(</sup>١) المصدر السابق (١/٢٥).

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن حبان في "صحيحه" (۲۱/۱۰) ح (۲۰۷۰) ، والحاكم في "المستدرك" (۲) أخرجه ابن حبان في وهو حديث صحيح له عدة طرق وإسناده جيد ورجاله ثقات كما ذكر أهل العلم .

<sup>(7)</sup> أخرجه أحمد في "مسنده" (77/1) - (77/1) ، والطبر انى في "المعجم الكبير (777/1).

تَقُولُواْ عَلَى آللّهِ مَا لَا تَعَلّمُونَ ﴾(١) ، فرتب المحرمات أربع مراتب وبدأ بأسهلها وهو الفواحش ، ثم ثنى بما هو أشد تحريماً منه وهو الإثم والظلم ، ثم ثلث بما هو أعظم تحريماً منهما وهو الشرك به – سبحانه – ، ثم ربع بما هو أشد من ذلك كله وهو القول عليه بلا علم ، وهذا يعم القول عليه – سبحانه – بلا علم في أسمائه وصفاته وأفعاله ، وفي دينه وشرعه ، وقال – تعالى – بلا علم في أسمائه وصفاته وأفعاله ، وفي دينه وشرعه ، وقال – تعالى – في تَقُولُوا لِمَا تَصِفُ أَلْسِنتُكُمُ ٱلْكَذِبَ هَنذَا حَلَالٌ وَهَنذَا حَرَامٌ لِتَفْتَرُواْ عَلَى ٱللّهِ ٱلْكَذِبَ لا يُفْلِحُونَ في لِتَفْتَرُواْ عَلَى ٱللّهِ ٱلْكَذِبَ لا يُفلِحُونَ في لِتَقْتَم اليهم – سبحانه – بالوعيد على مَتَنعٌ قلِيلٌ وَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ في الله هذا حرام، وقولهم لما يحرمه هذا حلال ، ولما يحلله هذا حرام، وهذا بيان منه – سبحانه – أنه لا يجوز للعبد أن يقول : هذا حلال وهذا حرام الا بما علم أن الله – سبحانه – أحله وحرمه ، وقال بعض السلف : ليتق أحدكم أن يقول : أحل الله كذا وحرم كذا فيقول الله له : كذبت لم أحل كذا ولم أحرم كذا الله علم أن الله كذا وحرم كذا فيقول الله له : كذبت لم أحل كذا ولم أحرم كذا الله في الله الله علم أن الله كذا وحرم كذا فيقول الله له : كذبت لم أحل كذا ولم أحرم كذا الله في أحداد الله أله .

الفتوى حسب ما يمليه الهوى وما تشتهيه أهواؤهم ؛ وهذا قد كثر فى زماننا هذا ، فنجد من يفتى الناس لمصالح شخصية ، أو يفتى بما لم يعلم ولم يسمع وقد ثبت عن النبى ( النبى ( النبى النب النبى ال

وقد كان سلفنا الصالح – رضوان الله عليهم – يخشون الفتيا تورعاً وخشية أن يقول أحدهم بما لا يعلم – مع أنهم أعلم الناس بعد رسول الله بكتاب الله وسنة

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف ، الآية (٣٣) .

<sup>(</sup>٢) سورة النحل ، الآيتان (١١٦ ، ١١٧) .

<sup>(</sup>٣) إعلام الموقعين عن رب العالمين ، لابن القيم (٣٨/١) ط: دار الجيل – بيروت – ١٩٧٣م - ت/ طه عبد الرؤوف سعد .

<sup>(</sup>٤) أخرجه الدارمي في "سننه" (٦٩/١) ح (١٥٩) ، وابن ماجة في "سننه" (٢٠/١) ح (٥٣)، وهو حديث ضعيف لأن في إسناده خطأ لأن متابعة حميد بن هانئ لعمرو بن أبي نعيمة لا تصح.

نبيه – قال ابن مسعود – ضَوَّعَبَهُ -: " من كان عنده علم فليقل به ومن لم يكن عنده علم فليقل : الله أعلم ، فإن الله قال لنبيه : (قل ما أسألكم عليه من أجر وما أنا من المتكلفين) (١).

وقال سحنون بن سعيد: " أجسر الناس على الفتيا أقلهم علماً ، يكون عند الرجل الباب الواحد من العلم يظن أن الحق كله فيه "(٢).

وذكر عن ابن عمر أنه كان إذا سئل قال : " اذهب إلى هذا الأمير الذى تولى أمر الناس فضعها فى عنقه ، وقال : يريدون أن يجعلونا جسراً يمرون علينا إلى جهنم "(").

- ٣- يرون عدم أهمية الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر ؛ فينتج عن ذلك التشنيع
   بالآمرين بالمعروف والناهين عن المنكر ، والأدلة في هذا الباب كثيرة .
- ٤- العجب بالنفس ؛ فيستخفون بمن دونهم ، ويعظم في عينه من هو أعلى منه
   جاهاً ومنزلة ولو كان من غير أهل الصلاح ، وقد مر ذم ذلك .
- ٥- الإحجام عن قول كلمة الحق فيما لا يجوز السكوت عليه: فتراهم يداهنون بفتواهم، ويجاملون في معاملاتهم ولو على حسب العقيدة الصحيحة؛ كقاعدة الولاء والبراء، أو التحاكم إلى القوانين الوضعية، أو الطواف بالقبور، وغير ذلك.

وما تقدم ذكره من صفات إنما هي ناشئة عن فساد من يوصفون بتلك الأوصاف ممن ينتسبون إلى العلم – وهذا زيغ وضلال - ، ولو تأملت أحوالهم لرأيت أنهم قد تلبسوا بالفسق وركوب المعاصى ، فهل يليق بمثل هؤلاء أن تسمع

<sup>(</sup>١) ذكره الطيالسي في "مسنده" (٣٨/١) ط: دار المعرفة - بيروت .

<sup>(</sup>۲) أدب المفتى والمستفتى لـ: أبى عمرو الشهروزى (۷۸/۱) ط: مكتبة العلوم والحكم وعالم الكتب – بيروت – الأولى – - د : موفق عبد القادر ، وإعلام الموقعين (- الأولى – - د : موفق عبد القادر ، وإعلام الموقعين (- الأولى – - د : موفق عبد القادر ، وإعلام الموقعين (- الأولى – - د : موفق عبد القادر ، وإعلام الموقعين (- الأولى – - د : موفق عبد القادر ، وإعلام الموقعين (- د : - الأولى – - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د : - د :

<sup>(</sup>٣) فيض القدير للمناوى (١٥٩/١) ، وقوت القلوب في معاملة المحبوب ووصف طريق المريد الى مقام التوحيد – له : مكى بن أبى طالب (٢٢٨/١) ط : دار الكتب العلمية – بيروت – لبنان – الثانية – 1٤٢٦ هـ - ٢٠٠٥ م – ت/د : عاصم الكيالي .

منهم فتوى ، أو يطلب منهم أن يتحدثوا للناس عما يهمهم فى دينهم ، فعلى من أراد الفتوى أن يتنزه عن سؤالهم ، ويتصل بخيار العلماء الذين يفعلون ما يقولون، ويتورعون عن قول ما لا يعلمون ؛ الذين ورثوا العلم والعمل عن سيد المرسلين<sup>(۱)</sup>.

أسأل الله – تعالى – الذى لا يخيب من سأله ، ولا يرد من أمله ؛ أن يرزق هذه الأمة علماء ربانيين ، يهدون بهدى الكتاب والسنة ، ويعيدون الحق إلى نصابه، إنه على ذلك قدير وبالإجابة جدير.

<sup>(</sup>١) من هم علماء السوء - حمد بن ريس الريس - موقع : منبر التوحيد والجهاد .



# الفصل الثانى الأسباب الخارجية لفرقة الأمة

هناك أسباب خارجية أدت إلى فرقة الأمة فى العصر الحديث والقديم ، وتمتد الأسباب إلى بداية ظهور الإسلام ، ويرجع قدر كبير من هذه الأسباب إلى الفترة التى هيمن عليها الاستعمار على بلاد العالم الإسلامى ، وعندما رحل ترك مشكلات عديدة كان هو سبباً فيها ، فلطالما كانوا يعملون ويخططون لسياستهم وهى مبدأ " فرق تسد " . ومن هنا عمل على إحياء العصبيات العرقية بين شعوب البلاد المستعمرة ، وقام بنهب خيرات هذه البلاد ، وأدى ذلك إلى إفقار ها وتخلفها الحضارى الذى لا تزال آثاره باقية حتى اليوم ، ولنتحدث عن ذلك بشيء من التفصيل فى المباحث التالية .

### المحث الأول

### مكائد الكفار للمسلمين

إن أعداء هذا الدين منذ أن بعث الله محمداً ( على الله عداء هذا الدين منذ أن بعث الله محمداً ( على وهم يكيدون له ، ويحاولون القضاء عليه ، لذلك حذرنا ربنا - وعلى - من مكائد أعداء الإسلام ، فقال - تعالى - ﴿ وَلَن تَرْضَىٰ عَنكَ ٱلْيَهُودُ وَلَا ٱلنَّصَرَىٰ حَتَىٰ تَتَبِعَ مِلْتَهُمُ \* (١) ، وقال - فَا فَتَكُونُونَ سَوَآءً ﴾ (١) ، وقال - فَ وَلَا يَزَالُونَ يُقَتِلُونَكُمْ حَتَىٰ يَرُدُّوكُمْ عَن دِينِكُمْ إِنِ ٱسْتَطَعُواْ ﴾ (١) .

ولو تتبعنا المحاولات التي كانوا يكيدون بها للإسلام من البداية ؛ لوجدنا أنهم في البداية حاولوا صد النياس عن اتباع الرسول (على) ، ووصفوه بأشنع الأوصاف، بل وحاولوا قتله – عليه الصلاة والسلام \_ ، وقاتلوه وقتلوا بعض أتباعه؛ فلم يفلحوا ، ثم لجأوا بعد ذلك إلى طريقة خبيثة ماكرة ؛ وهي الدخول في الإسلام في الظاهر ، والكيد له في الباطن ؛ قال – تعالى - ﴿ وَقَالَت طَّآبِفَةٌ مِّنَ أَهْلِ الإسلام في الظاهر ، والكيد له في الباطن ؛ قال – تعالى - ﴿ وَقَالَت طَآبِفَةٌ مِّنَ أَهْلِ الإسلام في الظاهر ، والكيد له في الباطن ؛ قال – تعالى - ﴿ وَقَالَت طَآبِفَةٌ مِّنَ أَهْلِ الإسلام في الله كيدهم ، وحذر المسلمين من شرهم ، يَرْجِعُونَ ﴾ (أن ) ، فسرعان ما فضح الله كيدهم ، وحذر المسلمين من شرهم ، وكشف نواياهم وخططهم ، وبعد وفاة النبي (على تألب اليهود والمجوس على وكشف نواياهم وخططهم ، وأثاروا الحروب بين المسلمين ، وسرعان ما أبطل والإفساد ، واغتالوا الخلفاء ، وأثاروا الحروب بين المسلمين ، وسرعان ما أبطل الله كيدهم – أيضاً - ، واجتمعت كلمة المسلمين ، واستردت الدولة الإسلامية والعباسية ، سيطرتها على مشارق الأرض ومغاربها في عهد الدولة الأموية والعباسية ، فتحول هؤلاء المنافقون من اليهود والمجوس إلى منظمات سرية ، وظهر بعد ذلك فتحول هؤلاء المنافقون من اليهود والمجوس إلى منظمات سرية ، وظهر بعد ذلك

<sup>(</sup>١) سورة البقرة ، من الآية (١٢٠).

 $<sup>(\</sup>Upsilon)$  سورة النساء، من الآية  $(\Lambda 9)$ .

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة ، من الآية (٢١٧).

<sup>(</sup>٤) سورة أل عمران ، أية (٧٢).

القرامطة والباطنية والإسماعيلية ، ودسوا في المسلمين نحلاً جديدة(1).

وفي أيامنا هذه تشتد هجمة الأعداء ، ويتجدد مكرهم ، وتتوحد قواهم لضرب المسلمين وحصارهم ، فهم يتعاونون فيما بينهم ضد الإسلام والمسلمين ، والمعركة التي يقودها الباطل والمبطلون ضد الحق يتجمع فيها أصناف الشياطين، ويتعاونون لإمضاء خطة مدبرة ، فبعضهم يوحي إلى بعض ، وبعضهم يغوى بعضاً ، ونحن في هذه الأيام أمام هجمات شرسة ، بكل المقاييس ، وفي ظل أزمة لا يعلم مداها إلا الله ، فمؤشرات الفتن تملأ الآفاق ، والمصيبة أن المسلمين في غفلة عن هذا ، في الوقت الذي يتحرك فيه الأعداء ، ويدبرون ويخططون ، فالبوارج الكبرى تموج في البحار محملة بالأسلحة ، وأساطيل الجو تتحرك من مغرب الأرض إلى مشرقها ، والمناورات العسكرية على أشدها ، ولو نظرنا إلى ما حدث في العراق لأيقنت صدق ما نقول ؛ أيستحق العراق كل هذه الحشود ؟ وما هي الخطوة بعد العراق وما تبعها من البلدان الإسلامية ؟ وهل يسوغ أن يظل المسلمون يشاهدون والعدو يحتل بلادهم ، ويقتل أبناءهم ، ويسيطر على مقدراتهم ؟ تلك أسئلة كثيرة ، فمن يجيب عنها بصدق ؟

لقد تفرق المسلمون فيما بينهم ، وتفرقت كلمتهم – وهم الأمة الواحدة - ، وأصبحوا هدفاً للغزو بعد أن كانوا قادة الفتح ، والإسلام لا خوف عليه ولكن الخوف كله على المسلمين ؛ فالله – تعالى – يقول : ﴿ وَإِن تَتَوَلَّوْا يَسْتَبْدِلَ قَوْمًا غَيْرَكُمْ ثُمَّ لاَ يَكُونُوا أَمْتَلكُم ﴾ (٢) ، فهل توقظ هذه الفتن ضمائر المسلمين فيحاسبوا أنفسهم ، ويعودوا إلى بارئهم ، ويبادروا بالأعمال الصالحة ، كما أوصاهم حبيبهم ﴿ فَيَا لَكُمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ المظلم " (٢) ؟

وهل تدعوهم هذه الأزمات وتجمع الأعداء إلى نبذ الفرقة ، واجتماع الكلمة وتوحيد الهدف ؟

<sup>(</sup>١) اقتباس من خطبة للشيخ/ ناصر بن محمد الأحمد - بعنوان : بعض طرق كيد الكفار .

<sup>(</sup>Y) سورة محمد ، من الآية (Y) .

<sup>(</sup>۳) أخرجه مسلم في "صحيحه" كتاب : الإيمان – باب : الحث على المبادرة بالأعمال قبل تظاهر الفتن – ح (۱۱۸) ، وابن حبان في "صحيحه" (۹۱/۱۰) ح ((110) .

نعلم جميعاً أن أعداء الإسلام يريدون العالم كله أن يركع لهم ، وأن يكون تحت قبضتهم وإمرتهم وهيمنتهم ، فهم يريدون من العالم الإسلامي أن يعيش في ركابهم يستجديهم ويفزع إليهم ، لا يريد منه أن يتسلح أو يصنع أو يعد العدة في صناعات تقوى المسلمين وتغنيهم عن أعدائهم ، أما غير المسلمين فلهم كل الخيارات في امتلاك الأسلحة وتصنيعها والتقوى بها .

فمن لم يستطيعون عليه بالإغراءات والحيل والأكاذيب والتخويف والتهديد ؛ قاتلوه وحاربوه ليركع لهم بالقوة ، ووافق ذلك ضعفاً في المسلمين في قياداتهم ، ومكراً وخبثاً وتولياً من بعضهم ، وخوفاً واستكانة من الآخرين ، وضعفاً من علمائهم – إلا من رحم الله - ، حتى رضيت الأمة بواقعها ، فدكت أفغانستان ، ووئدت منظمات ومؤسسات تنشر الإسلام وتدعو إليه وتدعم المسلمين في كل مكان ، وأخرست ألسن كثير من المصلحين في العالم .

ولكن ... يبقى الأمل فى موعود الله - وَجَلَلٌ - ، وموعود رسوله ( فَلَكُمُ) ، فكيد الأعداء ومكر هم مهما بلغ شأنه ، واجتمع له الخصوم من كل صوب فليس طليقاً ، بل هو مقيد بقدر الله ، ومحاط بمشيئته - سبحانه - ، ﴿ وَكَذَ لِكَ جَعَلْنَا لِكُلِّ نِي عَدُوًا شَيَعِينَ ٱلْإِنسِ وَٱلَّجِنّ يُوحِي بَعْضُهُمْ إِلَىٰ بَعْضٍ زُخْرُفَ ٱلْقَوْلِ غُرُورًا وَلَوْ شَاءً وَبُكُ مَا فَعَلُوهُ أَفَذَرْهُمْ وَمَا يَفَتَرُونَ ﴾ (١) .

وهنا يتعلق المؤمن بالله - ويوقن أن القوة لله جميعاً ، وأن الخلق مهما صنعوا لا يشاءون إلا أن يشاء الله ، فيعتصم المؤمن بالله وحده ، ويتوكل عليه لا على غيره، ويخاف منه دون سواه، ويرجوه وحده ، مع الأخذ بأسباب سبل النجاة ، فالماكرون لهم عذاب شديد ، ومكرهم يبور ؛ كما قال - تعالى - : فَاللّه وَاللّه عَدُابٌ شَدِيدٌ وَمَكُرُ أُولَتِ كَهُ وَيَبُورُ اللّه مَا الذينَ مَكُرُونَ ٱلسّيّعَاتِ لَهُمْ عَذَابٌ شَدِيدٌ وَمَكُرُ أُولَتِ كَهُ وَيَبُورُ اللّه وَاللّه وَاللّه الله عنه الذين مكروا بالنبي ( الله عنه الذين مكروا بالنبي ( الله عنه الذين مكروا بالنبي ( الله عنه الذين مكروا بالنبي الله المتمعوا في دار الندوة "") . وإن

<sup>(</sup>١) سورة الأنعام، الآية (١١٢).

<sup>(</sup>٢) سورة فاطر ، من الآية (١٠).

<sup>(</sup>٣) الجامع لأحكام القرآن ، للإمام القرطبي (٣٣٢/١٤) ط: دار الشعب ، وفتح القدير للإمام الشوكاني (٤١/٤) ط: دار الفكر - بيروت .

كانت العبرة بعموم اللفظ لا بخصوص السبب

فنهاية مكرهم فى تباب، فهذه قريش وتخطط وتدبر المكائد، وتصنع المؤامرات لإنهاء الرسول ( المَّنَّ ) ثم يبطل كيدهم، ويفشل مخططهم، ويوحى إلى نبيه ( المَّنَّ ) بما تامروا به ؛ ﴿ وَإِذْ يَمْكُرُ بِكَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لِيُثْبِتُوكَ أَوْ يَقْتُلُوكَ أَوْ لَيُسُوكُ وَيَمْكُرُ اللَّهُ وَاللَّهُ خَيْرُ ٱللَّهُ وَاللَّهُ خَيْرُ ٱللَّهُ وَاللَّهُ خَيْرُ ٱلْمَنْكِرِينَ ﴾ (١).

والمكر السيىء يحيق بأهله ؛ كما قال – تعالى - ﴿ وَلَا سَحِيقُ ٱلْمَكُرُ ٱلسَّيِّعُ إِلَّا الْمَلِهِ السيعِ يحيق بأهله ؛ كما قال – تعالى - : بأهله عليه الظالم حتى إذا أخذه لم يفاته ؛ قال – تعالى - : ﴿ وَكَذَٰ لِلْكَ أَخْذُ رَبِّكَ إِذَآ أَخَذَ ٱلْقُرَىٰ وَهِي ظَالِمَةٌ ۚ إِنَّ أَخْذَهُ وَ ٱلْيِمُ شَدِيدً ﴾ (٢) نعالى - : فعاقبة المكر والماكرين ؛ هي الهلاك والتدمير عاجلاً أم آجلاً ، قال – تعالى - : ﴿ فَتِلْكَ بُيُوتُهُمْ خَاوِيَةُ بِمَا ظَلَمُوا أَ إِنَّ فِي ذَٰ لِكَ لَا يَةً لِّقَوْمِ يَعْلَمُونَ ﴿ وَأَنْجَيْنَا اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ الل

فمن تأمل القرآن وجده يعرض عن أمم مكرت فحلت بها عقوبة الله فى الدنيا، وما ينتظرها فى الآخرة أشد وأخزى ، فلقد مكر من كانوا قبل قريش ، ومكرت قريش ، وما يزال المكر سارياً ، فسنة الله لا تتبدل ، فلقد قال : ﴿ قَدُ مَكَرَ اللَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ فَأَتِي اللَّهُ بُنْيَانَهُم مِّنَ اللَّهُ عُرُق اللَّهُ عُرُق اللَّهُ عُرُق اللَّهُ عُرُق اللَّهُ عُرُق اللَّهُ عُرُونَ وَ اللَّهُ عُرُق اللَّهُ عُرُق اللَّهُ عُرُونَ وَ اللَّهُ عُرُونَ اللَّهُ عُرُونَ اللَّهُ عُرُونَ اللَّهُ عُرُونَ اللَّهُ عُرُق اللَّهُ عُرُونَ اللَّهُ عَلَيْهِمُ البنيان الدى شيدوه ، وأتاهم العذاب من حيث لا يشعرون .

قد يتعرض المسلمون للأذى ، ويتعرضون لكيد الأعداء ، وما ذلك إلا لحكمة لله – وَ عَبَل ً - ؛ منها ابتلاء المؤمنين وتمحيصهم ، ومحق الكافرين ، وكشف المنافقين ، وتنقية الصف ، فيمتحن الله – وَ عَبل ً – المسلمين للثبات على الإسلام –

سورة الأنفال ، الآية (٣٠).

<sup>(</sup>٢) سورة فاطر ، الآية (٤٣).

<sup>(</sup>٣) سورة هود ، الآية (١٠٢).

<sup>(</sup>٤) سورة النمل ، الأيتان (٥٢ ، ٥٥) .

<sup>(°)</sup> سورة النحل ، من الآية (٢٦).

وإن هوجم - ، وللصبر على الحق - وإن طردوا - ، ولنصرة المسلمين - وإن كانوا قلة مضطهدين - ، ولكن يبقى تحقيق الشرط ... وهو شرط الإيمان ، قال تعالى - : ﴿ وَلَا تَهِنُواْ وَلَا تَحَزُّنُواْ وَأَنتُمُ ٱلْأَعْلَوْنَ إِن كُنتُم مُّوْمِنِينَ ﴾ (١) ، ومازال التوكل على الله ، واليقين بنصره سلاحاً يتدرع به المؤمنون ، كلما اشتدت الأزمات، وتكالب الأعداء ، ولكن لابد مع الإيمان من عمل ، ومع اليقين من جهد ، فلو صدق المسلمون لأر هبوا أعداء الإسلام ، ولو اجتمعت كلمتهم لأخافوهم ، ولو دافعوا عن دينهم وحرماتهم لدافع الله عنهم، فالمستقبل لهذا الدين ، والظهور له ، والعلو لدين الله مهما كاد الكافرون ، وخطط المخططون ، ﴿ وَمَا كَيْدُهُمْ شَيْعًا فِنَ ٱللّهَ بِمَا إِلّا فِي ضَلَيلٍ ﴾ (٢) ، ﴿ وَإِن تَصْبِرُواْ وَتَتَّقُواْ لَا يَضُرُّ كُمْ كَيْدُهُمْ شَيْعًا إِنَّ ٱللّهَ بِمَا يَعْمُلُونَ مُعْيِطٌ ﴾ (٢) .

والخلاصة: أن مكائد أعداء الإسلام للإسلام والمسلمين حاصل من أول ظهور الإسلام حتى اليوم، فأعداء الإسلام بمختلف مللهم و عقائدهم وأديانهم كانوا ولا يزالون يكيدون للإسلام وأهله؛ فكان من مكائدهم إيقاع المسلمين في كثير مما كانوا عليه من أمور العقائد والعادات والأعياد والسلوك، ولذلك نجد أن أغلب أسباب الافتراق في الأمة هي مكائد الكافرين، وما من فرقة افترقت عن الأمة إلا ونجد أن من أسباب افتراقها وجود طوائف من الكفار؛ إما أن يكونوا أسهموا في بثها وترويجها بين أهل الأهواء والبسطاء من المسلمين، أو كانوا رؤوساً فيها أو من أتباعها، فهم من أحرص الناس على صرف المسلمين عن دينهم، وهم الآن يبذلون جهوداً أكثر من أي وقت مضى، وكل مسلم متأمل لواقع المسلمين الآن في العالم كله يدرك تكالب الكفار على الأمة المسلمة لمحاولة فرض أحوال وأمور الكافرين من عقائد ومن عادات ومن أنظمة ومن سياسات وأخلاق وغيرها(٤).

سورة آل عمران ، الآية (١٣٩).

<sup>(</sup>٢) سورة غافر ، من الأية (٢٥).

<sup>(</sup>٣) سورة آل عمران ، من الآية (١٢٠).

<sup>(</sup>٤) رسالة " من تشبه بقوم فهو منهم " د. ناصر العقل (m/7 وما بعدها ) بتصرف .

# المبحث الثانى الاستعمار وأثره على فرقة الأمة

لقد مُني العالم الإسلامي بموجات من الغزو العاتي ، التي حاولت أن تقضي عليه وتمحو أثره من وجه البسيطة ، وكانت الفرص التي استغلتها تلك الهجمات هي مناسبات تمزق الدولة الإسلامية ، وافتراق كلمتها ، وضعف أجزائها، فجاء غزو التتار في ظل ضعف وانقسام إسلامي ، فاحتلوا كثيراً من بلدان المسلمين ، و قتلوا كثيراً من العلماء ، و أحر قوا الكتب ، و دارت بينهم و بين بقية المسلمين معارك هائلة ، انتهت بانتصار المسلمين ، ثم جاء بعد ذلك الغزو الصليبي لبلاد المسلمين ، فاحتل كثير أ من بلاد الشام ، واستولى على المسجد الأقصى مدة من الزمن ، وقاتلتهم جيوش المسلمين ، حتى نصر هم الله على يد القائد المسلم صلاح الدين الأيوبي ، الذي خلص المسجد الأقصى من قبضتهم ، ولما ضعف المسلمون في العصور المتأخرة ؛ غز اهم الاستعمار الكافر ، واستولى على كثير من بلادهم ، و قسمه إلى دويلات ، فقسم الأرض جغر افياً وجعلها أجز اء متفرقة ، وخلق و اقعاً جديداً أراد من خلاله فرقة الأمة ، ثم كرس بينهم نزاعات على مناطق جغرافية ، فأبقى بينهم مناطق يتناز عون عليها بحجة السيادة أحياناً أو الأحقية بملكيتها أحياناً أخرى ، فهذه واحة البوريمي بين عمان واليمن والسعودية ، والجرف القارى بين تونس وليبيا ، ولواء الاسكندرونة بين تركية وسوريا ، وإقليم كشمير بين الهند وباكستان ، وغير ذلك .

أراد الاستعمار على مدار أيامه ، وعلى اختلاف أشكاله وألوانه ، وبعد زمانه أو مكانه أن يجسد بيننا واقع الفرقة بعد أن نجح في تمزيق الأمة جغرافياً ، وسلاح الفرقة هذا الذي يستخدمه أعداء الإسلام أخطر الأسلحة ، فهو لا يحتاج إلى أسلاك شائكة أو أسوار مرتفعة ، وإنما يهدف إلى إلهاء الشعوب بترهات وتفاهات هنا و هناك ، أو كما هو الحال اليوم من خلال الموالين لهم نركض وراء رغيف

لقد كان من نتائج غياب الوحدة الإسلامية أن تمز قت الأمة الإسلامية ، وطمع فيها الأعداء في كل مكان ، وقد أدى ذلك إلى : القضاء على الخلافة العباسية ، وقد كانت هذه الهجمة ضربة مؤلمة للحضارة الإسلامية ، وضياع الأندلس وبعض المناطق الإسلامية الأخرى ، فتكالب الأعداء على الدولة الإسلامية في الأندلس حتى مزقوها إلى دويلات صغيرة متناحرة ، ثم قضوا على تلك الدويلات واحدة تلو الأخرى ، حتى كان آخر ها دولة بنى الأحمر التي أخرج آخر ملوكها من الأندلس صاغراً ذليلاً ، وقد تبع ذلك إخراج المسلمين من الأندلس أو إجبار هم على اعتناق النصر انية أو قتلهم بحيث أصبح الإسلام في الأندلس أثراً بعد عين ، وكان من نتائج غياب الوحدة الإسلامية - أيضاً - وقوع فلسطين تحت الاستعمار البريطاني ثم تسليمها لليهود ، لتكون وطناً قومياً لهم ، كما تمزقت الدولة الإسلامية في الهند ، واستولى غير المسلمين عليها ، وأصبح المسلمون تحت الحكم غير الإسلامي ، وأوجد ذلك ما يعرف الآن بأكبر أقلية مسلمة في العالم. هذا بالإضافة إلى ما حصل من وقوع المسلمين تحت سيطرة أعدائهم في كثير من بقاع العالم في آسيا بصفة خاصة وإفريقيا وأوربا بصفة عامة ، ومن المعروف أن المسلمين في الفلبين وبورما والهند وسير لانكا وآسيا الوسطى وروسيا الاتحادية وبعض دول الكتلة الشيوعية السابقة ، بالإضافة إلى دول البلقان وبعض الدول الأفريقية ؛ ما زالوا يعانون من الاضطهاد والقمع واستلاب الحريات ومصادرة الحقوق الأساسية في كثير من تلك الدول وغيرها من مواقع الأقليات المسلمة في العالم .

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخارى في "صحيحه" كتاب : الجزية والموادعة – باب : الجزية والموادعة مع أهل الذمة – ح (٣١٥٨) .

ثم نجد مهمة أخرى للاستعمار ؛ وهى مهمة غمسنا فى إعلام هابط فى كل جوانبه ، وهذا لا يخفى على كل لبيب .

ثم هو يسعى جاهداً لعزل الأمة عن تاريخها الناصع الذى أضاء الكون ، ويعزلها عن انتصاراتها العزيزة ، ويحاول ربطها بحاضر فصله على مقاسه ، وأراد لهم أن يلبسوه ؛ كى ينسوا صنائع من يجب الاقتداء بهم فى كل حياتهم ، وللأسف وجد من ينتدبهم من بين أظهرنا لتنفيذ هذه المخططات كلها ، فنجد استغلالاً لوسائل الإعلام دسوا فيها البرامج الفاسدة المفسدة ، من أفلام خليعة ، وأغان ماجنة ، وصور عارية وكتابات منحرفة تندد بالدين ، وتدعوا إلى التحلل من الأخلاق الفاضلة .

كذلك استغلوا المناهج التعليمية في بعض البلاد العربية فحولوها – أو حولوا الكثير منها – لخدمة عبادتهم، وتلقين الشباب المذاهب الهدامة، وإعطاء صورة مشوهة عن الإسلام.

فاللهم إنا نشكو إليك ضعف قوتنا ، وقلة حيلتنا ، وهواننا على الناس يا أرحم الراحمين ، أنت رب المستضعفين وأنت ربنا ، إلى من تكلنا ؟ إلى بعيد يتجهمنا أم إلى عدو ملكته أمرنا ؟ إن لم يكن بك علينا غضب فلا نبالى ، لكن عافيتك أوسع لنا، نعوذ بنور وجهك الذى أشرقت له الظلمات ، وصح عليه أمر الدنيا والآخرة ، من أن ينزل بنا غضبك ، أو يحل علينا سخطك ، لك العتبى حتى ترضى ، ولا حول ولا قوة إلا بك .

## المبحث الثالث الغزو الفكرى وأثره على فرقة الائمة

الغزو الفكرى هو مصطلح حديث يعنى: مجموعة الجهود التى تقوم بها أمة من الأمم للاستيلاء على أمة أخرى ، أو التأثير عليها حتى تتجه وجهة معينة ، وهو أخطر من الغزو العسكرى ؛ لأن الغزو الفكرى ينحو إلى السرية وسلوك المسارب الخفية في بادىء الأمر ، فلا تحس به الأمة المغزوة ولا تستعد لصده والوقوف في وجهه ، حتى تقع فريسة له ، وتكون نتيجته أن هذه الأمة تصبح مريضة الفكر والإحساس ؛ تحب ما يريده لها عدوها أن تحبه ، وتكره ما يريد منها أن تكرهه .

وقد استخدم الغرب وسائل كثيرة لترويج أفكاره ، ومن هذه الوسائل ما يلى :

- 1- محاولة الاستيلاء على عقول أبناء المسلمين ، وترسيخ المفاهيم الغربية فيها ؛ لتعتقد أن الطريقة الفضلى هي طريقة الغرب في كل شيء ؛ سواء فيما يعتقده من الأديان والنحل أو ما يتكلم به من اللغات ، أو ما هو عليه من عادات .
- ٢- رعايته لطائفة كبيرة من أبناء المسلمين في كل بلد ، وعنايته بهم ، وتربيتهم ، حتى إذا ما تشربوا الأفكار الغربية وعادوا إلى بلادهم أحاطهم بهالة عظيمة من المدح والثناء حتى يتسلموا المناصب والقيادات في بلدانهم ، وبذلك يروجون الأفكار الغربية ، وينشئون المؤسسات التعليمية المسايرة للمنهج الغربي أو الخاضعة له .
- ٣- تنشيطه لتعليم اللغات الغربية في البلدان الإسلامية ، وجعلها تزاحم لغة المسلمين ، وخاصة اللغة العربية ؛ لغة القرآن الكريم التي أنزل الله بها كتابه ، والتي يتعبد بها المسلمون ربهم في الصلاة وغيرها .
- ٤- إنشاء الجامعات الغربية والمدارس التبشيرية في بالاد المسلمين ، ودور
   الحضانة ورياض الأطفال ، وجعلها أوكار الأغراضه السيئة ، وتشويق

الدراسة فيها عند الطبقة العالية من أبناء المجتمع ، ومساعدتهم بعد ذلك على تسلم المراكز القيادية والوظائف الكبيرة .

- ٥- الدعوة إلى إفساد المجتمع المسلم وتزهيد المرأة في وظيفتها في الحياة ؛ وذلك بأساليب شتى وطرق متعددة إلى أن تشتغل النساء بأعمال الرجال ، يقصدون من ذلك إفساد المجتمع المسلم والقضاء على الطهر والعفاف الذي يوجد فيه ، وإقامة قضايا وهمية ودعاوى باطلة في أن المرأة في المجتمع المسلم قد ظلمت ، وأن لها الحق في كذا وكذا .
- ٦- تخصيص إذاعات وقنوات موجهة تدعو إلى أفكارهم ، وتشيد بأهدافها ، وتضلل بأفكارها أبناء المسلمين السذج ؛ الذين لم يفهموا الإسلام ولم تكن لهم تربية كافية عليه .

هذه بعض الوسائل التى يسلكها أعداء الإسلام اليوم فى سبيل غزو أفكار المسلمين ، وتنحية الأفكار السليمة الصالحة لتحل محلها أفكار أخرى غربية ، وهى كما نرى – جهود جبارة وأموال طائلة .

ولكننا مع هذا نقول: إن الله - تعالى - سيخيب آمالهم، ويبطل كيدهم: إذا صدق المسلمون في تصديهم لهم، والحذر من مكائدهم، واستقاموا على دينهم؛ لقوله - ﴿ وَهَمْ اللّهُ عَلَيْ وَإِن تَصْبِرُواْ وَتَتَّقُواْ لَا يَضُرُّ كُمْ كَيْدُهُمْ شَيَّا إِنَّ ٱللّهُ بِمَا لقوله - ﴿ وَهَمْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ بِمَا لَا يَصْرُ وَهُو - سبحانه - لا يصلح عمل المفسدين عَمْلُون مَحْيُطُ ﴾ (١) ، لأنهم مفسدون ، وهو - سبحانه - لا يصلح عمل المفسدين ، قال - تعالى - : ﴿ وَيَمْكُرُونَ وَيَمْكُرُ ٱللّهُ وَٱللّهُ خَيْرُ ٱلْمَكِرِينَ ﴾ (١) ، وقال - سبحانه - : ﴿ إِنّهُم يَكِيدُونَ كَيْدًا ﴿ وَأَكِيدُ كَيْدًا ﴿ وَمُعَلِّلُ ٱلْكَنفِرِينَ أُمْهِلُهُمْ رُويْدًا الله من المسلمين إلى وقفة وتأمل ، والموقف المناسب الذي يجب أن يقفوه ، وأن يكون لهم من الوعي والإدراك ما يجعلهم المناسب الذي يجب أن يقفوه ، وأن يكون لهم من الوعي والإدراك ما يجعلهم

<sup>(</sup>١) سورة أل عمران ، من الآية (١٢٠).

<sup>(</sup>٢) سورة الأنفال ، من الآية (٣٠).

<sup>(7)</sup> سورة الطارق ، الآيات (01 - 14) .

قادرين على فهم مخططات أعدائهم ، وعاملين على إحباطها وإبطالها ، ولن يتم ذلك إلا بالاستعصام بالله ، والتمسك بهديه ، والرجوع إليه ، والإنابة والاستعانة به ، وتذكر هديه في كل شيء (١) .

والخلاصة – أن أعداء الإسلام يستخدمون الوسائل غير العسكرية – كثيراً والإدالة مظاهر الحياة الإسلامية ، وصرف المسلمين عن دينهم ، ويتصف ذلك الغزو الفكرى بالنعومة ، وبراعة العرض ، وشدة الجدل ، وتحريف الكلم عن مواضعه ، كما يتصف بالشمول ، فهى حرب لا يحصرها ميدان ، وقد تسبق حرب السلاح أو تواكبها وتستمر بعدها لتحقق ما عجز السلاح عن تحقيقه ، ولأن أعداء الإسلام علموا أن الإسلام هو مصدر عزة وقوة الأمة بعد التفرق ويربيها على هوية متميزة ترفض الخضوع لغيرها وتحرص على أن تكون نسيجاً متميزاً يقود ولا يقاد ؛ ولهذا كان الهدف الأسمى لأعداء الدين هو إبعاد المسلمين عن دينهم بكل الوسائل .

يقول جلاد ستون رئيس وزراء بريطانيا الأسبق: "ما دام القرآن في أيدى المسلمين فلن تستطيع أوربا السيطرة على الشرق، ولا أن تكون هي نفسها في أمان ".

ويقول المستشرق جارونز: "إن القوة التي تكمن في الإسلام هي التي تخيف أوربا".

ويقول لورنس براون: "إن الإسلام هو الجدار الوحيد في وجه الاستعمار الأوربي ".

ويقول صموئيل زويمر للمبشرين: "إن مهمتكم أن تخرجوا المسلم من الإسلام ليصبح مخلوقاً لا صلة له بالله ، وبالتالي لا صلة تربطه بالأخلاق التي

<sup>(</sup>١) الغزو الفكرى – مقال في موقع ويكبيديا الموسوعة الحرة .



تعتمد عليها الأمم في حياتها "(١).

إذاً ندرك ونعلم أن أعداء الإسلام قد شنوا حرباً على الأمة ؛ لا هوادة فيها، استخدموا فيها كل صور الأسلحة في جميع الاتجاهات ، ومن أخطرها الأسلحة الفكرية التي تزرع الفرقة بين أبناء الأمة الواحدة ، وتمهد الطريق للغزو العسكري، فالغزو الفكري من أعنف السهام التي وجهت لهذه الأمة في كل القطاعات في الإذاعة والتليفزيون والمجلات والجرائد والإنترنت وكذا المناهج التعليمية ، فليس صدفة أن توجه طاقات شبابنا وبناتنا إلى الرسم والرقص والغناء ، ويكون ذلك محور التوجيه في الصحافة والإذاعة والتليفزيون من حيث لا توجه طاقاتهم ولا عبقرياتهم إلى العلم والصناعة والاختراع ، إنها خطة استعمارية تنفذ من أموال الشعب على أيدي بعض الأغرار من المراهقين والمراهقات من أمتنا(٢).

لكن مع هذا كله حسبنا أن نبينا ( وصف لنا الدواء بقوله: "حتى ترجعوا إلى دينكم "(") ، فلابد من مراجعة الدين والعقيدة والسلوك وكل ما يقربنا إلى الله ، ويعمر البلاد ويصلح العباد.

أسأل الله - تعالى - أن يردنا إلى دينه مرداً جميلاً ، وأن ينفعنا بما علمنا ، وأن يعلمنا ما ينفعنا ، وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين .

<sup>(</sup>١) الاستشراق وأثره على الأمة - أسامة سليمان - شبكة النور.

<sup>(</sup>٢) هكذا علمتنى الحياة ، د/ مصطفى السباعى .

<sup>(</sup>٣) من حديث ابن عمر : "إذا تبايعتم بالعينة .... " أخرجه أبو داود في "سننه" (٣٠٤/٣) ح (٣٤ ٦٢) ، والبيهقي في "السنن الكبرى" (٣١ ٦/٥) .

#### الخاتمـــة

تم بفضل الله وتوفيقه ، ما أردت الحديث عنه في هذا البحث ؛ عن موضوع " فرقة الأمة " والأسباب التي أدت إلى ذلك ، مع الحديث في كثير من المواطن عن العلاج والدواء .

وقد أشرت فى بداية هذا البحث إلى ما يعانيه المسلمون فى هذا الزمان من التفرق والتمزق واختلاف الكلمة ، وما أدى إليه هذا المرض الخطير من ويلات الدمار والضعف لأمة الإسلام ؛ حتى أصبحت قصعة مستباحة لأرذل أمم الأرض.

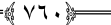
وقد تتبعت أسباب فرقة الأمة فوجدتها ضاربة في أعماق الإسلام وتاريخه ؟ منذ بزوغ فجره وإلى يومنا هذا

ورأيت أن من أهم أسباب فرقة الأمة هو عدم تحكيم شريعة الله في أرضه ، وتحكيم الرأى و هوى النفس ؛ ولو كان مخالفاً للشرع ، أيضاً : الجهل بحقيقة الدين ومبادئه السامية ، والعصبية البغيضة التي نهى عنها إسلامنا الحنيف ، وغير ذلك من الأسباب في ثنايا هذا البحث .

رأيت – أيضاً – أن من أهم أسباب الفرقة أن هناك من يريد إسدال الستار على عقول أبناء هذه الأمة ؛ ليتمكنوا من التسلل في ليل حالك ؛ لترتفع ألسنة لهيب المفتونين لحماية هذا العفن ، والدفاع عنه ، والدعوة إليه بدعاوى مزركشة، وأقوال مزخرفة ، ظاهر ها فيه الرحمة، وباطنها العذاب ، فكان لابد من كشف ستورها ، وإخراج مغمورها ، وإماطة اللثام، والعمل على إشعاع النور في الظلام ، تنويراً للخلائق ، وإيضاحاً للحقائق؛ ﴿ وَيَأْنِي ٱللَّهُ إِلَّا أَن يُتِمَّ نُورَهُ وَلَوْ كُرهَ ٱلْكَنفِرُونَ ﴾ (١).

ورأينا أن أعداء الأمة أغاروا على كثير من بلادها ؛ فنهبوا خيراتها ، وعبثوا بمقدراتها ، واستغلوا ثرواتها ، وتداعوا عليها كما تداعى الأكلة على قصعتها ، فتتابعت الحملات الصليبية ، والهجمات التترية ، وتهاوت الحضارة الإسلامية في الأندلس ، بعدما نعمت بها ثمانية قرون ، وسقطت دويلات المسلمين

<sup>(1)</sup> meرة التوبة ، من الآية (٣٢).



فى أيدى العابثين المستعمرين ، وبدأت حملات التغريب ، وسياسات تجفيف المنابع الخيرية فى الأمة ، ومسخت الهوية الإسلامية فى كثير من بلاد المسلمين ، وعلت الشعارات القومية والنعرات الطائفية ، تلتها الحدود الجغرافية ، والتقسيمات الإقليمية ، وخطب كثير من المنتسبين إلى الإسلام ود أعدائهم ، فاستبيحت مقدساتنا المسلمة ، وعبث بأرضنا ، ونحيت شريعة الله فى كثير من البلاد ، بل أقيمت المتاريس ضدها بأجيال انتزعت هويتهم ، وتربوا على فكر أعدائهم ، وسممت جملة من مناهج التعليم ، ووسائل الإعلام – فى كثير من بلاد المسلمين – فأفرزت أجيالاً نافرة عن دينها ، منسلخة من قيمها ، رأت فى دينها تأخراً ورجعية.

وعلمنا أن على أهل الإسلام الذين أعزهم الله - وَ الله الدين ، وشرفهم بحمل أمانته يوم أن عجزت السماوات والأرض والجبال عن حملها - ؛ مسئولية كبيرة تجاه هذا الدين ؛ تعلماً وتعليماً ، ودعوة وإصلاحاً ؛ لأنه لا مخلص لعالم اليوم - من أزماته وأوضاعه المتردية - إلا الإسلام الحق على خطى نبيه ( و سلفه الصالح ، فأمتنا أمة مليئة بالكفاءات ، ثرية بالطاقات ، زاخرة بالقدرات ، في شتى التخصصات .

وللحوادث سلوان يسهلها ألا نفصوس أبيّات لها همم لمثل هذا يذوب القلب من كمد

وما لما حــل بالإســلام سلوان أما على الخـير أنصار وأعوان ؟! إن كان في القلب إسلام وإيمان! (١)

جعل الله هذا العمل من العلم النافع في الدنيا والآخرة ، وأسأله – تعالى – أن يغفر زلاتي وسهوى وخطئي ، وأن يتقبل جهدى ، وأن يجعل هذا العمل خالصاً لوجهه الكريم ، كما أسأله – تعالى – أن يسدد خطى العاملين ، وأن يبارك في جهود الغيورين ؛ لنصرة دينهم ، وخدمة أمتهم وبلادهم ، إنه خير مسئول ، وأكرم مأمول، وصلى الله على سيدنا محمد و على آله وصحبه وسلم . وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين .

### المصادر والمراجع

#### القرآن الكريم:

- ١- إحياء علوم الدين أبو حامد الغزالي ط: دار المعرفة بيروت .
- ٢- أدب المفتى والمستفتى لأبى عمر الشهروزى d: مكتب العلوم والحكم و عالم الكتب بيروت الأولى r د. موفق عبد القادر .
- ٣- الأدب المفرد للإمام البخارى ط: دار البشائر الإسلامية بيروت الثالثة ت/ محمد فؤاد عبد الباقى.
- ٤- إسلام بلا مذاهب دكتور/ مصطفى الشكعة ط: الدار المصرية اللبنانية
   العشرون .
- ٥- أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن محمد الأمين الشنقيطي d: دار الفكر للطباعة والنشر بيروت ١٤١٥ هـ ١٩٩٥م  $\pi$  مكتب البحوث والدراسات .
  - الاعتصام بحبل الله بين الواقع والمبشرات د/ محمد هاشم عنبر
- ٧- إعلام الموقعين عن رب العالمين لابن قيم الجوزية ط: دار الجيل بيروت ١٩٧٣م ت/ طه عبد الرؤوف سعد .
- ٨- اقتضاء الصراط المستقيم مخالفة أصحاب الجحيم أحمد بن عبد الحليم بن تيمية الحراني مطبعة السنة المحمدية القاهرة الثانية ١٣٦٩ هـ تيمية الحر الفقي .
- 9- الباعث على إنكار البدع والحوادث عبد الرحمن بن إسماعيل أبو شامة ط: دار الهدى القاهرة الأولى ١٣٩٨ هـ ١٩٧٨ ت/ عثمان عنبر .
- ١- البداية والنهاية للحافظ بين كثير الدمشقى ط: مكتب المعارف بيروت.

- ١١- تاج العروس من جواهر القاموس محمد مرتضى الحسينى الزبيدى ط:
   دار الهداية ت / مجموعة من المحققين .
- 17 تاریخ مدینة دمشق ابن هبة الله بن عبد الله الشافعی d: دار الفکر بیروت 1990م d0 محب الدین أبی سعید عمر بن غرامة العمری .
- ۱۳- التحرير والتنوير محمد الطاهر بن عاشور d: دار سحنون للنشر والتوزيع تونس ۱۹۹۷م m محمد الطاهر بن عاشور .
- ۱٤- تحفة الترك فيما يجب أن يعمل في الملك إبراهيم بن على بن أحمد الطرطوسي نجم الدين d: دار الطليعة بيروت الأولى d: دار الطليعة بيروت الأولى d: دار السيد .
- 10- الترغيب والترهيب عبد العظيم بن عبد القوى المنذرى ط: دار الكتب العلمية بيروت الأولى ١٤١٧ هـ ت/ إبراهيم شمس الدين .
  - ١٦- تفسير البغوى ط: دار المعرفة بيروت ت/ خالد العك .
- ۱۷- تفسیر القرآن العظیم إسماعیل بن عمر بن کثیر الدمشقی ط: دار الفکر بیروت ۱٤۰۱ هـ.
- ١٨- التفسير الكبير أو : مفاتيح الغيب لـ : فخر الدين الرازى الشافعى ط :
   دار الكتب العلمية بيروت ١٤٢١ هـ ٢٠٠٠م الأولى .
  - 19- تفسير حقى إسماعيل حقى الحنفى ط: دار إحياء التراث العربي .
- · ٢- التقرير والتحبير في علم الأصول ابن أمير الحاج ط: دار الفكر بيروت ١٤٧ هـ ١٩٩٦ .
- ٢١- تمهيد الأوائل وتلخيص الدلائل ل: محمد بن الطيب الباقلاني ط: مؤسسة الكتب الثقافية لبنان الأولى ١٤٠٧ هـ ١٩٨٧م ت/ عماد حيدر.
- ۲۲- تهذیب الکمال للحافظ المزی ط: مؤسسة الرسالة بیروت الأولی ۲۲ هـ ۱۹۸۰ م ت/ د: بشار معروف .



- -1 تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان -1: عبد الرحمن بن ناصر السعدى -4: مؤسسة الرسالة -1111 هـ -1110 م -1110 عثيمين -1110
- ٢٤ جامع الأحاديث ( الجامع الصغير وزوائده والجامع الكبير ) جلال الدين السيوطى ط: دار الفكر ١٤١٤ هـ ١٩٩٤م ت/ عباس أحمد صقر وأحمد عبد الجواد .
- ۲۰ جامع البیان عن تأویل آی القرآن للإمام محمد بن جریر الطبری ط:
   دار الفکر بیروت ۱٤۰۰ ه.
- 77- الجامع لأحكام القرآن لأبى عبد الله محمد بن أحمد الأنصارى القرطبى ط: دار الشعب القاهرة.
- ۲۷- الحكم بغير ما أنزل الله أحواله وأحكامه د/ عبد الرحمن بن صالح المحمود ط: دار طيبة للنشر والتوزيع.
- ٢٨- حلية الأولياء وطبقات الأصفياء لأبى نعيم أحمد بن عبد الله الأصبهانى ط: دار الكتاب العربي بيروت الرابعة ١٤٠٥ هـ .
- 79 خزانة الأدب ولب لباب لسان العرب عبد القادر بن عمر البغدادى ط: دار الكتب العلمية بيروت الأولى 99 م ت/ محمد نبيل طريفى وإميل يعقوب .
- ٣٠ الدر المنثور للإمام : جلال الدين السيوطى ط : دار الفكر بيروت ١٩٩٣م .
- -1 درء تعارض العقل والنقل أحمد بن عبد الحليم بن تيمية الحرانى ط: دار الكتب العلمية بيروت 1810 هـ 1990 م 1990 عبد اللطيف عبد الرحمن .
- ٣٢- ديـوان الأعشــى ط: مكتبـة الآداب الإسكندرية ١٩٥٠م ت/د: محمد حسين .

- ۳۳- دیوان زهیر بن أبی سلمی ط: دار المعرفة بیروت الثانیة ۱٤۲٦
   هـ ۲۰۰٥ م ت/ حمدو طماس .
- ٣٤- سبل السلام شرح بلوغ المرام من أدلة الأحكام محمد بن إسماعيل الصنعاني ط: دار إحياء التراث العربي بيروت ١٣٧٩ هـ الرابعة ت/ محمد عبد العزيز الخولي.
- -70 سنن ابن ماجه محمد بن يزيد أبو عبد الله القزويني d : دار الفكر بيروت - محمد فؤاد عبد الباقى .
- -77 سنن الترمذى محمد بن عيسى أبو عيسى الترمذى + : دار إحياء التراث العربى بيروت ت- أحمد محمد شاكر وآخرون -
- -77 سنن الدارمي لأبي عبد الله بن عبد الرحمن الدارمي ط: دار الكتاب العربي بيروت الأولى 15.7 هـ 17.8 هـ 17.8 العربي وخالد العلمي.
- ۳۸- السنن الكبرى أحمد بن شعيب أبو عبد الرحمن النسائى ط: دار الكتب العلمية بيروت الأولى ١٤١١ هـ ١٩٩١م ت/ عبد الغفار البندارى سيد حسن .
- 79- شرح اعتقاد أهل السنة والجماعة من الكتاب والسنة وإجماع الصحابة لأبى القاسم اللالكائى ط: دار طيبة الرياض ١٤٠٢ هـ ت/د/ أحمد سعدان .
- ٠٤- شرح التلويح على التوضيح لمتن التنقيح في أصول الفقه سعد الدين التفتاز انى - + دار الكتب العلمية بيروت ١٤١٦ هـ + 1 ١٤١٥ م - زكريا عميرات +
- 13- شرح السنة الحسين بن مسعود البغوى d: المكتب الإسلامى دمشق بيروت الثانية ١٤٠٣ هـ ١٩٨٣ م  $\pi$  شعيب الأرناؤوط محمد زهير الشاويش .

- 27- شرح العقيدة الطحاوية ابن أبى العز الحنفى ط: المكتب الإسلامى بيروت الرابعة .
- 27- شرح النووى على صحيح مسلم لأبى زكريا يحيى بن شرف النووى ط: دار إحياء التراث العربي – بيروت – الثانية – ١٣٩٢ هـ .
- 25- شرح ديوان المتنبى المسمى التبيان فى شرح الديوان لأبى البقاء العكبرى ط: دار المعرفة بيروت ت / مصطفى السقا وإبراهيم الأبيارى و عبد الحفيظ شلبى .
- 20- شعب الإيمان لأبى بكر أحمد بن الحسين البيهقى ط: دار الكتب العلمية بيروت الأولى ١٤١٠ هـ ت/ محمد السعيد بسيوني زغلول.
- -27 صحيح ابن حبان -4: مؤسسة الرسالة -120 الثانية -120 هـ -27 الم -27 شعيب الأرناؤوط .
- 22- صحيح البخارى المسمى: الجامع الصحيح المختصر ... لأبى عبد الله محمد بن إسماعيل البخارى ط: دار ابن كثير اليمامة بيروت الثالثة ت/د . مصطفى ديب البغا ١٤٠٧م ١٤٠٧هـ .
- المسنى : المسند الصحيح المختصر من السنن بنقل العدل عن العدل عن رسول الله ( عن العدل عن رسول الله ( عن سلم بن الحجاج النيسابورى ط : دار إحياء التراث العربي بيروت ت/ محمد فؤاد عبد الباقى .
- 29- صفة الصفوة لابن الجوزى ط: دار المعرفة بيروت الثانية 1899 هـ ١٩٧٩م ت/ محمود فاخورى ومحمد رواس.
- ۰۰- العقد الفرید ، لابن عبد ربه ط: دار إحیاء التراث العربی بیروت لبنان الثانیة ۱٤۲۰ هـ ۱۹۹۹م .
- ۱٥- عمدة القارى شرح صحيح البخارى بدر الدين العينى ط: دار إحياء التراث العربي بيروت .

- ٥٢ فتاوى كبار علماء الأزهر الشريف في وجوب تعظيم الشريعة وتحكيمها —
   ط: دار اليسر القاهرة الأولى ١٤٣٢ هـ ٢٠١١ م .
- ٥٣- فتح البارى شرح صحيح البخارى لابن حجر العسقلانى ط: دار المعرفة بيروت ت/ محب الدين الخطيب .
- محمد بن علم التفسير لـ : محمد بن علم التفسير لـ : محمد بن على بن محمد الشوكانى ط : دار الفكر بيروت .
- ٥٥- الفروع وتصحيح الفروع محمد بن مفلح القاسمى ط: دار الكتب العلمية بيروت الأولى + 1 ٤ ١٨ هـ تر أبو الزهراء حازم القاضى .
- ٥٦ فهم السلف الصالح للنصوص الشرعية الشيخ : عبد الله الدميجي ط : المنتدى الإسلامي التابع لمجلة البيان .
- ۵۷- الفوائد لأبى عبد الله شمس الدين محمد بن أبى بكر أيوب بن سعد الزرعى الدمشقى ط: دار الكتب العلمية بيروت الثانية ۱۳۹۳ هـ ۱۹۷۳م.
- ٥٨- فيض القدير عبد الرؤوف المناوى ط: المكتبة التجارية الكبرى مصر الأولى ١٣٥٩ ه.
- 90- قواعد التحديث محمد جمال الدين القاسمى ط: دار الكتب العلمية بيروت الأولى ١٣٩٩ هـ ١٩٧٩م .
- ٦٠ قوت القلوب في معاملة المحبوب ووصف طريق المريد إلى مقام التوحيد مكى بن أبى طالب ط: دار الكتب العلمية بيروت ابنان الثانية ١٤٢٦ هـ ٢٠٠٥ م ت/د: عاصم الكيالي .
- 71- الكشاف عن حقائق التنزيل و عيون الأقاويل في وجوه التنزيل لأبي القاسم محمود بن عمر الزمخشري d: دار إحياء التراث العربي d) عبد الرزاق المهدى .

- 77- كنز العمال في سنن الأقوال والأفعال علاء الدين على المتقى بن حسام الدين الهندى ط: دار الكتب العلمية بيروت الأولى ١٤١٩هـ ١٩٩٨م ت/ محمود عمر الدمياطي .
- -7 كوكبة الخطب المنيفة من منبر الكعبة الشريفة عبد الرحمن السديس ط : مكتبة الرشد مكة المكرمة الأولى - 1 8 مكتبة الرشد مكة المكرمة الأولى 1 8 مكتبة الرشد مكتبة المكرمة الأولى 1 8 مكتبة الرشد مكتبة المكرمة الأولى 1 8 مكتبة المكرمة 1 8 مكتبة المكتبة المكتب
  - 31- لسان العرب ابن منظور d: دار صادر بيروت الأولى .
- -7- مجمع الزوائد ومنبع الفوائد ل : على بن أبى بكر الهيثمى ط : دار الريان للتراث / دار الكتاب العربي القاهرة بيروت ١٤٠٧ ه .
- 77- مجموع الفتاوى أحمد بن عبد الحليم بن تيمية الحرانى d مكتبة ابن تيمية الثانية T عبد الرحمن النجدى .
- ۱۲- مختار الصحاح لأبى بكر الرازى ط: مكتبة لبنان ناشرون بيروت -181 هـ -199 م -1/2 محمود خاطر .
- 7۸- المدخل إلى السنن الكبرى للإمام البيهقى ط: دار الخلفاء للكتاب الإسلامي الكويت ١٤٠٤ هـ ت/ محمد ضياء الرحمن الأعظمى .
- 79- المدخل إلى مذهب الإمام أحمد ابن حنبل  $\bot$ : عبد القادر بن بدران الدمشقى  $\pm$ : مؤسسة الرسالة بيروت الثانية  $\pm$ : عبد الله بن عبد المحسن التركي + 1  $\pm$  1  $\pm$  1  $\pm$  8.
- ٧٠ المستدرك على الصحيحين محمد بن عبد الله أبو عبد الله الحاكم النيسابورى ط: دار الكتب العلمية بيروت الأولى ١٤١١ هـ ١٤٠٠م ت/ مصطفى عبد القادر عطا.
  - ٧١- مسند الإمام أحمد بن حنبل ط: مؤسسة قرطبة مصر.
- ٧٢- مسند البزار البحر الزخار لأبى بكر أحمد بن عمرو بن عبد الخالق البزار ط: مؤسسة علوم القرآن مكتبة العلوم والحكم بيروت المدينة الأولى ١٤٠٩ هـ ت: محفوظ الرحمن زين الله.

- ٧٣- مسند الطيالسي سليمان بن داود الطيالسي ط: دار المعرفة بيروت .
- $^{1}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$  -
- ٧٥- المصنف لأبي بكر عبد الرازق الصنعاني ط: المكتب الإسلامي بيروت الثانية ١٤٠٣ هـ ت/ حبيب الرحمن الأعظمي .
- ٧٦- المصنف في الأحاديث والآثار لأبي بكر عبد الله بن محمد بن أبي شيبة ط: مكتبة الرشد الرياض الأولى ١٤٠٩ هـ ت / كمال يوسف الحوت .
- ۷۷- المطالب العالية بزوائد المسانيد الثمانية ابن حجر العسقلاني d: دار العاصمة السعودية الأولى d 8 العاصمة السعودية الأولى d 9 العاصمة السعودية الأولى d 9 العاصمة المسانية العاصمة السعودية الأولى d 9 العاصمة المسانية المسانية المسانية المسانية المسانية المسانية العاصمة المسانية الم
- ٧٨- مظاهر التشبه بالكفار في العصر الحديث وأثره على المسلمين أشرف بن
   عبد الحميد بن محمد بارقعان .
- ٧٩- معارج القبول بشرح سلم الوصول إلى علم الأصول حافظ بن أحمد
   حكمى ط: دار ابن القيم الدمام ١٤١٠ هـ الأولى ت/ عمر بن
   محمود أبو عمر .
- ٨٠- المعجم الأوسط للطبراني ط: دار الحرمين القاهرة ١٤٥١ هـ ٢٠- طارق بن عوض الله و عبد المحسن الحسيني .
- ۸۱- المعجم الكبير سليمان بن أحمد بن أيوب الطبراني ط: مكتب الزهراء الموصل ۱٤٠٤ هـ ۱۹۸۳ م الثانية ت/حمدى عبد المجيد السلفى .
- ۸۲ المفردات في غريب القرآن لأبي القاسم الحسين بن محمد الأصبهاني –
   ط: دار المعرفة لبنان ت/ محمد سيد كيلاني .
- مقاییس اللغة لأبی الحسین أحمد بن فارس بن زکریا ط : دار الجیل بیروت لبنان ۱٤۲۰ هـ ۹۹۹ م الثانیة ت- عبد السلام هارون -

- ٨٤ مقدمة في اختلاف المسلمين وتفرقهم طارق عبد الحليم محمد العبدة –
   ط: دار الأرقم الثانية ١٩٨٦م .
- ۸۰ منهاج السنة النبوية أحمد بن عبد الحليم بن تيمية ط: مؤسسة قرطبة –
   الأولى ١٤٠٦ هـ ت/د. محمد رشاد سالم.
- ٨٦- منهاج السنة النبوية أحمد بن عبد الحليم بن تيمية الحرائي –
   ط: مؤسسة قرطبة الأولى ١٤٠٦ هـ ت/د. محمد رشاد سالم .
- ۸۷- الموافقات في أصول الفقه إبراهيم بن موسى اللخمى الغرناطي الشاطبي ۸۷ ط: دار المعرفة بيروت ت/ عبد الله دراز
- ٨٨- الموسوعة الفقهية الكويتية وزارة الأوقاف الكويتية ط: دار السلاسل الكويت الثانية .
- ۸۹- نفح الطيب من غصن الأندلس الرطيب أحمد بن محمد المقرى التلمسانى ط: دار صادر بيروت ۱۳۸۸ هـ ت / د: إحسان عباس.
  - ٩٠ هكذا علمتني الحياة د/ مصطفى السباعي .
- 91- هكذا فهم الصحابة الشيخ: صالح الشامى ط: المكتب الإسلامى بيروت.

### مواقع وشبكات

- الدرر السنية
- دعاة أون لاين .
  - شبكة النور
  - صيد الفوائد .
- مفكرة الإسلام .
- منبر التوحيد والجهاد .
- ويكبيديا الموسوعة الحرة .

## الفهـــرس

| مقدمه                                                                | 777          |
|----------------------------------------------------------------------|--------------|
| تمهيد                                                                | 777          |
| المبحث الأول: من أسباب الفرقة: عدم الاعتصام بالله وكتابه             | ٦٧٨          |
| طرف مما جاء في السنة النبوية والأثار حول الاعتصام                    | 717          |
| ثمرات الاعتصام بحبل الله                                             | ٦٨٤          |
| المبحث الثاني: من أسباب الفرقة: ترك الحكم بما أنزل الله              | て入て          |
| التعريف اللغوي والشرعي للحكم                                         | て入て          |
| تحكيم الشريعة ومنزلته                                                | ٦٨٦          |
| المبحث الثالث: من أسباب الفرقة: عدم فهم النص فهماً سليماً            | ٦٩.          |
| المبحث الرابع: من أسباب الفرقة: العصبية البغيضة                      | 795          |
| المبحث الخامس: من أسباب الفرقة: الجهل                                | 797          |
| تنبيهات                                                              | 799          |
| المبحث السادس: من أسباب الفرقة: الغلو في الدين .                     | ٧.٢          |
| مظاهر الغلو                                                          | ٧٠٤          |
| أسباب الغلو                                                          | ٧٠٤          |
| الأثار المترتبة على الغلو                                            | ٧.٥          |
| علاج الغلو                                                           | ۲۰۲          |
| المبحث السابع: من أسباب الفرقة: التشبه بالكافرين واتباع سننهم        | ٧٠٨          |
| مفاسد التشبه بالكافرين                                               | ٧.٩          |
| المبحث الثامن: من أسباب الفرقة: إتباع الهوى                          | <b>Y17</b>   |
| المبحث التاسع: من أسباب الفرقة: الابتداع                             | V10          |
| أسباب الضلالة والابتداع                                              | <b>Y 1 Y</b> |
| المبحث العاشر: من أسباب الفرقة: التشنيع على أولى الأمر والتقول عليهم | ٧١٨          |
| وتأليب الناس ضدهم                                                    |              |

| المبحث الحادي عشر: من أسباب الفرقة: تقديم الرأى على قول الله وقول    |       |
|----------------------------------------------------------------------|-------|
| رسوله۱                                                               | 771   |
| المبحث الثاني عشر: من أسباب الفرقة: الإعجاب بالرأى ٤                 | ۲۲٤   |
| أسباب الإعجاب بالرأى                                                 | 777   |
| المبحث الثالث عشر: من أسباب الفرقة: استحكام قوة الحسد في النفوس . ٩٠ | 444   |
| علاج الحسد                                                           | ۲۳۲   |
| المبحث الرابع عشو: من أسباب الفرقة: قطع الأرحام ٤                    | ٧٣٤   |
| عقوبة قاطع الرحم في الدنيا ٥٠                                        | ٧٣٥   |
| عقوبة قاطع الرحم في الآخرة                                           | ۲۳٦   |
| أسباب قطيعة الرحم ٨٠                                                 | ٧٣٨   |
| علاج قطيعة الرحم ٩٠                                                  | 739   |
| المبحث الخامس عشر: من أسباب الفرقة: وجود علماء انحرفت عقائدهم .      | 7 £ 1 |
| الفصل الثاني: الأسباب الخارجية لفرقة الأمة٧                          | ٧٤٧   |
| المبحث الأول: مكائد الكفار للمسلمين مدائد الكفار المسلمين            | ٧٤٨   |
| المبحث الثاني : الاستعمار وأثره على فرقة الأمة                       | ٧٥٣   |
| <b>المبحث الثالث :</b> الغزو الفكرى وأثره على فرقة الأمة             | Y07   |
| الخاتمــة                                                            | ٧٦.   |
|                                                                      | 777   |
|                                                                      | ٧٧١   |