# الديني ا

د محمد سمير عبد المعطي الديسطي المدرس بقسم الآدب والنقد بكلية الدراسات الإسلامية والعربية للبنين بدمياط الجديدة



#### مقدمة:

## الحمد لله والصلاة والسلام على سيدنا ومولانا رسول الله.. وبعد

فإن هذه دراسة عن الشاعر محمد فضل إسماعيل وبخاصة في شعرة الديني وهو واحد من شعراء العصر الحديث الذين تحاولوا مع أحداث العصر وعاشوا الآمة وآماله وعبروا عنها أحسن تعبير وسوف نكشف – بعون الله تعالي وتوفيقه – عن حياة الشاعر ونشأته وتعليمة وعوامل شاعريته وموضوعاته الشعرية وألفاظه التي اعتمد عليها وكذلك الصورة الشعرية والموسيقي ونكشف أيضا عن آراء النقاد فيه وعما توصلت إليه هذه الدراسة.

وأسأل الله سبحانه وتعالي التوفيق والسداد ﴿ إِنه نعم المولي ونعم النصير ﴾

# الفصل الأول محمد فضل إسماعيل المولد والنشأة والتعليم

محمد فضل إسماعيل – رحمه الله تعالي – شاعر (نجلته أسرة رقيقة الحال ببلدة (فاقوس) بمحافظة الشرقية في الرابع والعشرين من نوفمبر عام ١٨٩٨م وكان أكبر أبنائها وما أن بلغ الرابعة من عمره حتي كان أحد الصبية الذين يترددون على (كُتَّاب) الشيخ إسماعيل حيث حفظ القرآن الكريم. ثم أنتقل به والده إلي مدينة (السويس) وألحقه بإحدى المدارس الابتدائية بها، وبعد حصوله علي (الابتدائية) لم يشأ ولده – رغم ضيق ذات يده – أن يكون هذا اليافع موظفا حكوميا – جريا على العادة المتبعة في ذلك الوقت، متمثلة بالقول المشهور المرذول: "إن فاتك الميري، اتمرغ في ترابه"!، بل أراد أن يُهيئ لابنه أفقا متسعا في العلوم الدينية والفقه، على يد شيوخ الحلقات بالأزهر الشريف (۱).

فلم يكتف الوالد لوالده بما تعلمه في كُتَّاب القرية، بل أراد له الاتساع في العلم والدين والنهل متهما وبخاصة في الأزهر الشريف على يد شيوخه الأجلاء "وبالفعل تمَّ له ما أراد وبقي الفتي فضل عامين كاملين به، وكان لهذين العامين أثر بعيد في تكوين الشاعر وتوجيهه إلي تعشُق علوم العربية وتذوق الشعر واهتدائه إليه لأول مرة منذ نعومة أظافره بعد أن أتيح له التزود بالعلم الغزير، من فقه ومتون وشروح وحواش " (۲)

ولم يقنع بدراسة المقررات، فحسب بل كان يحضر حلقات الصفوف العالية، في سنه الغضية، ليشبع تعطشه الشديد للعلم والمعرفة، ويكتسب خبرة وافية في حقل الدراسات الإسلامية، وكل ما يتعلق بالقرآن والسنة والتفسير، وما تزخر به الحلقات من أدب وبلاغة.... وقد كان يعزو ما أطلق العنان لشاعريته وأرفادها بالديباجة الجزلة المشرقة والأصالة اللغوية إلى تلك الفترة، فترة دراسته بالأزهر رغم قصرها



<sup>(</sup>۱) شعراء ودواوين – الأستاذ /أحمد مصطفي حافظ ص ٢٥٦- الهيئة المصرية العامة للكتاب سنه ١٩٩٠م، وديوان محمد فضل إسماعيل شاعر السويس ص ٣ – المجلس الأعلى لرعاية الفنون والآداب والعلوم الاجتماعية – القاهرة سنة ١٣٩٢هـ – ١٩٧٢م.

<sup>(</sup>٢) المرجعان السابقان

نسبيا، واللبق اللبيب يفيد من العلم القليل، مالا يفيد الفدم الخامل من العلم الغزير في السنوات المتطاولة. "(١)

ولا شك في أن دراسة الشاعر في الأزهر الشريف كان لها تأثير كبير على شاعريته فيما بعد وصبغ نتاجه الشعري بالطابع الديني، ويتضح ذلك جيدا من خلال النظر الدقيق إلي شعره، فمثلا حين يقول رافضا هزيمة الخامس من يونيه سنه ١٩٦٧ (قصبدة أنا العربي): (٢)

فلست أهاب في النار الحريقا إذا الإيمانُ كان معي رفيقا وعاد يؤكد العهد الوثيقا لَخَطُ النار مهد لي الطريقا فنيرانُ العِدا ليست بشئ (فابراهيمُ) مَرَّ بها سلما

وبالدم أفتدي البيت العتيقا

فديت المسجد الأقصى بروحى

نلحظ مزجه السياسة بالدين. وقد لاحظ ذلك – أيضا – على الشاعر عضوا لجنة الشعر بالمجلس الأعلى لرعاية الفنون والآداب وهما: الدكتور مختار الوكيل والأستاذ/ عامر بحيري. (٣)

ومع هذا كله كان الشاعر ذا ولع عظيم منذ نعومة أظفاره بالجندية وحمل السلاح كما يقول في مقدمة قصيدته (السودان في عدسة المصور)... ولهذا طلب اللحاق بالمدرسة الحربية في القاهرة (الكلية الحربية الآن) وهو في السادسة عشرة من عمره، فلم يوفق في هذا الغرض، ولكنه استطاع في آخر الأمر أن يلتحق بالمدرسة الحربية بالخرطوم، نظرا لأن والده كان من أبناء السودان ولما له من عمومة وأنساب في شتي نواحي السودان، وكان الطالب العسكري محمد فضل إسماعيل موضع إعجاب رفاقه وزملائه، فهو شاعرهم ولسانهم الصادق في ندواتهم ومجتمعاتهم، الأمر الذي أثار حفيظة قومندان المدرسة (الكولونيل بابتسون) وقتذاك وألب عليه مدير المعارف السودانية (المستر كروفوت) ووكيله (المستر سميسون)،



<sup>(</sup>۱) شعراء ودواوين ص ۲۵۲، ۲۵۷

<sup>(</sup>۲) ديوان الشاعر ص ١٨٠

<sup>(</sup>٣) مقدمو الديوان

حيث تقرر بعد سنة من لحاقه بتلك المدرسة فصله من سلك طلبتها وإبعاده عن موطن أبيه وأجداده فورا، لما كان يبثه بين الطلاب من روح منافية لأوضاع الحكومة السودانية وقوانينها، وعاد الشاعر إلي مصر حيث التحق بمدرسة المعلمين العامة بالزقازيق وفيها تخرج مدرسا، وعمل في مدارس السويس حوالي أربع سنوات، كان في خلالها يتصل بكثير من رجال الصحف والأدباء والشعراء حتى أصبح موضع ثقة الدكتور/ (يعقوب صروف)، فعينه وكيلا مكاتبا للمقطم بالسويس (۱)

## الشاعر وجريدة الثغر الشرقى بالسويس:

(بدأ الشاعر في نظم الشعر وهو في السادسة عشرة من عمره، وأول قصيدة نشرت له في الصحف كانت في عام ١٩١٤ وهي مرثية في (أندراوس مدور) وكيل قنصل فرنسا في السويس آنذاك وأحد أصدقاء والده.

وفي النهاية رأي الشاعر أن يستقل بنفسه فأصدر جريدة الثغر الشرقي بالسويس، وصدر العدد الأول منها في يوم الأحد ١٦ محرم سنه ١٣٤٣هـ – الموافق ١٧ أغسطس سنه ١٩٢٤م، وكان مقرها بسراي دائرة.... جليدان بشارع المحافظة بالسويس، وبصدر العدد مقدمة قال فيها مخاطبا الوطن: " أقف اليوم أمام جلالك أتغني على دوحة مجدك الرائع، أتقدم إليك بهذا القلم الذي أحمله بين أناملي، فلست أملك سواه من حطام الدنيا، هذا القلم الذي عرفت إخلاصه من قبل، سيظل كذلك حتى الموت، مداده الصدق، وصريره الحق" وهذا هو واجبي العام أمامك، إلا أن لي واجبا خاصا بإحدى مدنك الكبرى وثغورك الزاهرة، هي موطني (السويس)، تلك المدينة التي قضى عليها الطابع السيئ أن تكون في ذيول المدن والثغور الأخري، في حين أنها مدينة التاريخ والعظمة، وصلة بلاد المشرق بالمغرب

<sup>(</sup>١) السابق نفسه.

<sup>(</sup>٢) مقدمة الديوان ص ٤

فالشاعر هنا ليس شاعرا فقط، وإنما هو كاتب بارع، وأديب رائع يفيض لسانه وقلمه بلاغة وسحرا من خلال هذا التصوير الرائع الكاشف عن حبه الجم لوطنه، واعتزازه به وبمجده الرائع الذي يتغني ويترنم على دوحته الخضراء، بل إنه يُقَدِّم له أغلي ما يملك، يقدم له لسانه وقلمه، الذي ما تعود قط إلا على الصدق والإخلاص والحق، فلم يكن في يوم من الأيام على غير هذه الحال، وهذا هو واجبه أمام وطنه، وواجب آخر خاص عليه تجاه إحدي مدن هذا الوطن، وثغوره الزاهرة، ألا وهي مدينة السويس، تلك المدينة التي قضي عليها الاستعمار الغاشم، وشوّه صورتها الجميلة الرائعة، وجعلها في ذيول المدن والثغور الأخري، في حين أنها مدينة التاريخ والعظمة، وهمزة الوصل بين الشرق والغرب وواسطة التجارة بينهما بما فيها من منافذ وموان.

" وقد الترم الشاعر بعهده الذي قطعه على نفسه، فلم يتوان عن أن يكون جزءا لا يتجزأ من ثورة ١٩١٩ منذ اليوم الأول الذي نادي فيه (سعد زغلول) بالجلاء إلي اليوم الأخير الذي قال فيه سعد: "أنا انتهيت" وهو يوم احتضاره ومن الطريف أن الشاعر نشر بالعدد الثاني من (الثغر الشرقي) الصادر في ١٩٢٤/٨/٢٤م الإعلان التالي:

## ديوان فضل تحت الطبع

"وقد شرعنا بعونه تعالى في طبع الجزء الأول من ديواننا حافلا بجميع القصائد والأبيات التى نُشرت لنا على صفحات الجرائد والمجلات منذ عشر سنوات، وبما أننا قد فقدنا كثيرا من القصائد السياسية المهمة، فنرجو كل من يَعْثُر على قصيدة لنا يتكرم بإرسالها لإدارة الجريدة (الثغر الشرقي) وسنرسل له نُسَخة من الديوان بعد طبعه مجانا".

#### - ويقول جامع الديوان تعقيبا على ذلك:

وقد مضي على نشر هذا الإعلان أكثر من خمسة وأربعين عاما لم يقم الشاعر خلالها بنشر ديوانه، ولم يُرشد أحد إلي المصادر التي يمكنه الرجوع إليها لتجميع شعره، وعلى ذلك عانينا الأمرين في البحث بدوريات دار الكتب وغيرها حتى أمكننا العثور على بعض القصائد والأبيات اتفاقا، بعد تصفح آلاف الصفحات الأدبية بجرائد ومجلات: " (الأهرام، والمحروسة، ومصر، ووادي النيل، والبلاغ، والبلاغ الأسبوعي، وكوكب الشرق، والشبان المسلمين، والأهالي..... الخ) منذ عام ١٩١٤م حتى أوائل الخمسينات، حيث استقر الشاعر نهائيا بين ظهر انينا بالسويس، عند بلوغه السن القانونية في نوفمبر عام ١٩٥٨م.

وحين أشتدت وطأة الشاعر على الاستعمار ورجاله الذين كانوا يتولون بعض الوظائف العامة في الدولة في ذلك الحين، بنقداته اللاذعة بـ "الثغر الشرقي"، قامت السلطات بإغلاق صحيفته واعتقاله وتضييق الخناق عليه، فعاد مرة أخري يزاول مهنة التدريس" (١)

### محمد فضل إسماعيل ورسالة التعليم:



<sup>(</sup>١) السابق ص ٤، ٥

بعد أن أغلقت السلطات صحيفة الشاعر (الثغر الشرقي) وضيَّقت عليه الخناق على إثر نقداته اللاذعة، إتجه مرة أخري يزاول مهنة التدريس، ومكث بها اثنتين وأربعين سنة، تنقل فيها بين معاهد التعليم المختلفة، وقضي الشطر الأكبر في مدارس التعليم الحر (الأهلي والشبيه بالحكومي)، كمدارس جمعية العروة الوثقي بالإسكندرية إلي أن نقل إلي ديوان الوزارة عام ١٩٤٥م مفتشا للأناشيد بمناطق الوجه البحري والإسكندرية، وحين بلغ سن النقاعد قال: (١)

يقولون المعاش ندير موت فقلت جهاتمو مهني المعاش فقلت المعاش فقلت جهاتمو مهني المعاش في المعاش في المعاش في الموت يلقي البن آدم وهو ماشي أموت على المكاتب كل يوم فكيف اليوم أفزع من فراشي

كَسِبْتُ لُقَيْمَ رِسَى ستين عاما كما كسبت لُقَيْمَتَهَا المواشي! وداعاً يا وظيفة حيث إنِّي خَرَجْتُ من الممات إلي المعاش

إلاً أن الشاعر – رحمه الله تعالى كان متفائلا أكثر من اللازم، فلم يُعتمد له (معاش) من الدولة كما تخيّل، إذ لم تُحتسب له مدة خدمته بالتعليم الحر، واقتصر الأمر على صرف مكافأة له عن مدة خدمته (الرسمية) بالحكومة، وبعد أن (تبخرت) هذه المكافأة الضئيلة في مدة وجيزة في أوجه خير يطول شرحها، فزع إلي نقابة المهن التعليمية بالإسكندرية التي كان عضوا بها، فقررت صرف معاش شهري قدرة أربعة جنيهات، إلا أنَّ هذه الجنيهات كانت دون الكفاية فلجأ إلى مخاطبة السيد/ عبد الرحمن أبو العينين، وكبل وزارة الخزانة لشئون المعاشات، قائلا:

أبا العينين يا أمل الضعيف كأنك (يوسف الصديق) يحي

ورب المبدأ العالي الشريف (عجاف الدهر) بالحل اللطيف

<sup>(</sup>١) ذكر جامع الديوان أنه اطلع مؤخرا على هذه الأبيات بجريدة السفير منسوبة للشاعر محمود عبد الحي، وقد يكون المرحوم فضل (الشاعر) قد أنشدها متمثلا بها... لذا لم يتبتها (جامع الديوان) ضمن قصائد الديوان.

وعلي إثر ذلك صدر قرار جمهوري بصرف معاش شهري استثنائي له قدره خمسة جنيهات.

ومما يجدر ذكره في هذا الصدد أن شاعرنا سبق أن ظفر قبل خروجه إلي المعاش برعاية وتقدير الدكتور/طه حسين عام ١٩٥٠م أثناء توليه وزارة (المعارف العمومية)، بعد أن لمس ما هو فيه من غَبْنٍ شديد، وكان الدكتور/طه حسين قد أزمع السفر للاستجمام بإيطاليا، بلد (دانتي اللجيري) الشاعر الخالد الذي وضع الكوميديا الإلهية المشهورة (الجحيم – المطهر – الفردوس) فكتب الشاعر يقول له بلغة الأديب للأديب:

إلى أي المدائن يا سفين يغادرني ولي قلب حزين أيرضي أنْ يكون جحيم (دانتي) مآلي وهو سخرية وهون أيرضي أنْ يكون جحيم (دانتي) وفي الدنيا (نعيم) لست أدري متي أيامه - خطأ - تحبن!

لعل الموت موعدنا فأمسى ولي جسد يباركه السكون

وعند عودة الدكتور / طه حسين من رحلة الاستجمام قال في الحفل العام الذي أعدَّه المعلمون لاستقباله في كازينو (سان استفانو) بالأسكندرية: " وعلى العهد لشاعركم الفضل، ألا أريح ولا أستريح حتى يرضي.... وقد كان... إذ استصدر الدكتور / طه حسين قرار من مجلس الوزراء بترقية الشاعر درجتين استثنائيتين (من السادسة إلى الرابعة)، إلا أن الفرحة لم تتم، إذ عمدت الوزارة التي تولت الحكم قبيل الثورة إلى إلغاء قرار ترقية الشاعر، فعاد إلى قواعده بالدرجة السادسة.

وقد سرد جامع الديوان (الأستاذ/ أحمد مصطفي حافظ) كافة ما تقدَّم للدكتور/ طه حسين لتجديد عهده بالشاعر حينما سعد بمقابلة سيادته بسكناه بفيلا (رامتان) بالجيزة مرتين، فلم يُنكر شيئا مما ذّكر عن واقعة ترقية الشاعر الاستثنائية.... وكان الدكتور/ طه حسين قد وافق على كتابة مقدمة لديوان فضل تحقيقا لرغبة الشاعر، إلا أن ظروف سيادته الصحية لم تمكنه من إملاء المقدمة.

وعلى ذِكْر أُمنية الشاعر في أن يصدر ديوانه بتصدير من يراع عميد الأدب العربي فقد كانت له أُمنية أُخري غالية، بَاح بها في قوله لكوكَب الشرق (أم كلثوم) في حفل أقيم لتكريمها بالأسكندرية:

ما مات (شوقي) وقد خلدْتِ سيرته فَخلِّ ديني بلحن منك ينفعني

لعل صوتك يوم الحشر يشفع لي

فهل أموت وما وسدت في الرجم إذا وقفت باب الله ذي الكرم

فيما أُقارف من ذنب ومن تُهَمِ!

فأجابته (أُم كاثوم) ببديهتها الحاضرة المعروفة: (ولكني غنيت اشوقي بعد وفاته، إستني لما تموت يا (فضل) وأنا أبقي أغني لك! (١)

## محمد فضل إسماعيل وعوامل شاعريته:

لا شك في أن للبيئة التى يعيش فيها الشاعر تأثيرا كبيرا على نفس الشاعر وكيانه وشاعريته، وكذلك الثقافة التى اكتسبها الشاعر لها تأثير كبير على شاعريته، فحين ننظر إلى الشاعر محمد فضل إسماعيل نجد عدة عوامل ساهمت في شاعريته بل وأثرتها وتتمثل هذه العوامل فيما يلى:

## ١ - الموهبة الفطرية:

إذا نظرنا إلى فضل إسماعيل وجدناه بطبعه يحب الشعر منذ صغره ويميل إليه، فقد بدأ نظم الشعر وهو في السادسة عشرة من عمره وأول قصيدة نشرت له في الصحف كانت في عام ١٩١٤م وهي مرثية في (أندراوس مدور) وكيل قنصل فرنسا في السويس إذ ذاك وأحد أصدقاء والده، وهذه القصيدة لم يتيسر لجامع الديوان الاهتداء إليها لعدم ذكر الشاعر اسم الصحيفة التي نشرت بها.

وفي النهاية رأي الشاعر أن يستقل بنفسه فاصدر جريدة الثغر الشرقي بالسويس وصدر العدد منها في ١٧ أغسطس سنه ١٩٢٤ وكان مقرها بسراي دائرة المرحوم جليدان بشارع المحافظة بالسويس.

<sup>(</sup>١) مقدمة ديوان محمد فضل إسماعيل ص ٥-٨ والمقصود بشوقى في الأبيات أمير الشعراء أحمد شوقى

وعلي ذلك فالشاعر نظم أول قصيدة له وهو في السادسة عشرة من عمره وبعد ذلك بعشرة أعوام أسس جريدة الثغر الشرقي لينشر فيها إبداعاته وإبداعات غيره من الأدباء.

## ٢- الثقافة الإسلامية والعربية:

كذلك كان من عوامل شاعرية الشاعر عامل مهم جدا وهو عامل الثقافة الإسلامية والعربية، الثقافة الإسلامية التي بدأ نبتها لديه منذ الصغر حيث حفظ القرآن الكريم وأدرك بعض معانيه ثم صقلت الدراسة الأزهرية هذا الجانب فأصبح القرآن الكريم والثقافة الإسلامية يكونان نبعا رقراقا صافيا من القيم الإيمانية والمعاني القرآنية والأخلاق الإسلامية. هذا بالإضافة إلي الثقافة العربية الأصلية التي أثرت شاعريته وقد استقاها من منابعها الأصلية حيث درس اللغة العربية وتعرف على الأدب وحفظ الشعر قديمه وحديثه وذلك من خلال دراسته الأزهرية المتنوعة.

هذا وقد رَغَبَ الشاعر إلي جامع ديوانه أن يبدأ في ترتيب مادة الديوان بشعره الدينى الذي نبتت جذوره الأولى في بيئة الأزهر الخصبة (١).

وقد لاحظ بعض الدارسين تأثير الثقافة الدينية على نتاجه الأدبى (٢)

ومن بواكير شعره في تلك الفترة قوله في قصيدة (إلى ذات الله العلَّية)(٦)

قد جلَّ ذنبي فهب لي منك غفرانك ماذا أقول إذا حكّمت ميزانك فلا أُريد به يا رب عصيانك

فلا اريد به يا رب عصايات أن لَسْتُ أجد في التوحيد سلطانك

ومن بواحير سعوه لي للت العلو لود لو يا مالك الملك يا قيوم سبحانك إني اتبعث هوي نفسي فواخجلا مهما تعاظم ذنبي أو تملكني حسب بي بذاتك إيمانا ومعرفة

<sup>(</sup>۱) شعراء ودواوین ص ۲۵۱، ۲۵۷ بتصرف.

<sup>(</sup>٢) شعراء ودواوين ص ٢٥٦، ٢٥٧ بتصرف

<sup>(</sup>٣) ديوان محمد فضل إسماعيل ص ١٧.

## ٣- الحرمان والبؤس والفقر والحاجة:

إن شعراء الحرمان في الأدب العربي – قديمة وحديثه – كثيرون وقد حفل الأدب العربي بذكر أُولئك الشعراء، فأورد كثيرا من قصص حياتهم ومن أشعارهم التي خلدوا فيها آلامهم وحرمانهم، والشعر العربي الحديث في مصر قد حفل بدوره بطائفة من شعراء الحرمان، عانوا من شظف كذلك وكانت لهم أشعار صورت آلامهم أصدق تصوير، وجمعت في كثير من الأحايين الملح والنوادر التي تخلقها ظروف حرمانهم وآلامهم.

وقد عاش شاعرنا واحداً وسبعين عاما (١٩٦٩–١٩٦٩) جاهد خلالها جهادا مريرا، في سبيل الحصول على لقمة العيش، ولكنه مع ذلك لم ينكص عن أداء رسالته بالشعر نحو وطنه، حيث حمل القلم في سبيل الذود عنه والدفاع عن حرياته (۱)

ومن منا ينكر (عبد الحميد الديب) وشعره الذي يطفح ألما، وينطق بالبؤس والحرمان حتى لقد أصبح علما على المحن والآلام، وكانت نوادره حديث الركبان.... ومن منا ينسي قصيدته المشهورة في عيد الأضحى التى يقول فيها: قُلدَّمُتُم الشاة قربانا لعيدكم والدهر قدَّمني للبؤس قربانا

لقد عاش محمد فضل إسماعيل عيشة أقرب إلي الإهمال منها إلي ذيوع الاسم والشُهرة، يكاد يكدح ويُضني نفسه، ويبذل جهده في سبيل النهوض برسالته كشاعر، على الرغم من المحن الداوية التي اكتنفت حياته. (٢)

فشاعرنا واحد من كبار أُولئك الشعراء الذين عاشوا في عصرنا هذا، وكان على ما ناله من منزلة وشاعرية مغمورا، وهذا أيضا لون من ألوان حرمانه المتعددة.



<sup>(</sup>١) مقدمة ديوان فضل إسماعيل

<sup>(</sup>٢) السابق

هذا بالإضافة إلى ما تعرض له الشاعر - في شيخوخته - من مسغبة وضيق ذات اليد ويظهر ذلك جليا في قصيدته التي يصف فيها حالته المادية والمعنوية حينما قابله الشتاء بقول:

> أتدرى كيف قابلني الشتاء؟ وكيف البرد يفعل بالثنايا

وکیف نبیت فیہ علے فراش لقد أوفي وقابلني بوجه

يجور عليه في الليل الغطاء كوجه النذل فارقه الحياء فإن حلَّ الشتاء فأدفئوني (فإن الشيخ آفته الشتاء)(١)

وكيف يكون فيه القرفصاء

إذا اصطكت وجاوبها الفضاء

ونلحظ لونا آخر من ألوان البؤس والحرمان التي تعرض لها الشاعر في حياته وهو: فقد الأمُ، فنراه يتعرض لفقد أمه في مرحلة متقدمة من عمره، فيخاطب روحها في يوم ذكراها قائلا:

> يا طالما قلت إنَّ الشعر مذبحة والشعريا أُمَ أغلى ما احتفظت به

تركتني لصروف الدهر فاهتصرت خرجت من ظلمات البطن ملتمسا ولا سبيل لدينا الناس أطرفه إن الحياة بغير الأم أحسبها حياة عان كسير القلب محزون (٢)

إنْ عشت أو مت فهو الدمع يبكيني عودى وحسبك أيام تربيني نورا فكان ظلاما ما يغشيني فمن إلى قبرك المجهول يَهْديني

تودی بصاحبه من غبر سکین

وراينا كيف بلغ الشاعر قمة تأثره في البيتين الأخيرين، حيث آثر الهروب من هذه الحياة وهذا المجتمع الذي لم يسعد فيه. إلى قبر أمه لعله يجد هناك السعادة التي افتقدها في حباته.

<sup>(</sup>٢) السابق ص ٢٤٠ وشعراء ودواوين ص ٢٥٩.



<sup>(</sup>۱) ديوان فضل إسماعيل ص ٢٤٧ وشعراء، ودواوين ص ٢٥٩

فالشاعر هنا ينظر إلي الحياة نظرة كابية، حيث يتمني أن لو ظل ماكثا في بطن أُمه فقد كان في مأمن فلا خوف ولا فزع، ولكنه خرج إلي الدنيا فأدركته الهموم. يقول:

قد كنت في ظلمات البطن مضطجعا في مأمن لا أري خوف ولا فزعا

.....

ولا بكيت لأسباب تنغصني ولا تجشمت آلاما ولا وجعا حتى خرجت إلى الدنيا فأدركني هم بكيت له في حسنه تبعا<sup>(۱)</sup>

ثم يقول متحسرا على ضعف جسمه وشيخوخته، فقد أحنت الشيخوخة عوده وأضعفت بصره وتركته ذا منظر بشع يقول:

وهل رسولٌ إلى أُمِّي يُبَلِّغُهَا أَنَّ البناء الذي شادت قد انصدعا(٢)

## يقصد بالبناء نفسه. ويقول أيضا:

شيخا أضرَّ به صيف وأسلمه برد الشتاء إلى ركن به قبعا

سبعون عاما به مرت فما تركت من المحاسن إلا منظرا بشعا! (٦)

كذلك من صور الحزن والآلم والبؤس التي يَبْكي لها من يشاهدها أو يعلم بحدوثها لإنسان ما : وقت احتضار شاعرنا " وقد حضرته الوفاة بدار رعاية الشيوخ بالإسكندرية، التي حُمل إليها على أعناق بعض فاعلي الخير، بعد أن التقطوه من الطريق العام، متكسرا متضعضعا لا يجد العلاج والدواء، وقضي نحبه فيها متأثرا بالجرح الغائر بسلسلته الفقرية على إثر تعثره أثناء صعوده سلم الفندق الذي كان يقيم به، كان آخر ما قاله هو تلك الأبيات عن الموت:

قرأت كتاب الموت من عهد آدم إلى يومنا هذا ولما أتمح

<sup>(</sup>١) السابق ص ٢٣٥

<sup>(</sup>۲) السابق ص ۲۳٦.

<sup>(</sup>٣) السابق ص ٢٣٦

قرأت إلى أن يفرغ الصبر كله وطالعت حتى كل حرف مطاسم فأعرف ما ترمي إليه سطوره وأخرج بالمغزي على خير مغنم

وعودت نفسي إن قرأت صحيفة أو احتجت في بحثى لسفر ومعجم ولكنّ سفر الموت خيَّ بَ فطنتي وضيع آمالي فلم أتفهم

## إلى أن يقول بختام القصيدة:

تحيَّرتُ يا رباه في الأمر إنني فسيبحانك اللهم أنت خلقتنا نروح ونغدو في الحياة فإن دنت وعُدْنا - كما كنا - ترابا مهادنا ولم يبق للدنيا سوى ذكرياتنا

أمام جلال الموت قد جئتُ أرتمي من الطين في لحم على بعض أعظم يد الموت لم ننبس ولم نتكلم صَخور وفي ضيق من القبرُ مظلم إذا ما فقدنا صورة اللحم والدم (١)

## ٤ روح البطولة والفداء:

" كان الشاعر منذ صغره ذا ولع عظيم بالجندية وحمل السلاح، كما يقول في مقدمة قصيدته: (السودان في عدسة المصور) (٢).

وحين ننظر إلي شاعرنا نجده قد حمل في روحه وجنانه وطنية جمَّة وملكة شعرية امتزجت بهذه الروح الوطنية امتزاجا كليا رائعا، مما أدي إلي انفجار هذه الملكة الشعرية مع انفجار قرينتها المتمثلة في ثورات مصر وحروبها المتعددة، "فقد ظهرت ملكة شاعرنا المبكرة إبان اشتعال العواطف الوطنية في ثورة سنه ١٩١٩، إذ كان مازال في العشرين من عمره، فعبّ مّ مّ مّ أحسن تعبير بخياله الشاب وحماسته الفتية عن خلجات نفسه وعن أحاسيسه تجاه وطنه " (٣)



<sup>(</sup>۱) شعر ودواوین ص ۲٦۰، ۲٦۱.

<sup>(</sup>۲) مقدمة ديوان فضل ص ٣.

<sup>(</sup>٣) السابق

## يقــول:

أنا العربي لي وطن عريق حييت به كآبائي عريقا بلسانك العربي لا تستكلم بل بالمدافع للأمام تقدم

واجعل لإسرائيل قبرا هاهنا هو في السعير على مهاد جهنم (١)

أجل، إن شعره الوطني في ثورة ١٩٥٢، إن هو إلاَّ امتداد لطاقته الشعرية الوطنية التي شُحنت في مطالع الشباب الأول، وتجلَّت رائعة واضحة. (٢)

وعن حماسة شاعرنا ووطنيته يقول الأستاذ محمد بدوي الخولي (رحمه الله تعالي): "ومن خلال بحثي عن شخصية السويس وتراثها الأدبي، تعرفت بشعر الشاعر الكبير الذي افتقدته السويس في إبان نضالها، وهو ابنها البار الشاعر محمد فضل إسماعيل، شاعر القوة والوطنية والحماس والأناشيد. وقد وجدت في شعره معاني طيبة لاستنهاض الهمم، جديرة بأن تطبع في ديوان، وأن تكون تجربة موفقة نستمر بعدها في جمع تراث أبناء السويس وأدبهم وشعرهم وفنونهم وألوان نشاطهم، لتصنع به مدينة السويس لنفسها تيارا يشارك في النشاط القومي العام، وفي ذات الوقت يُشكل الشخصية المميزة للسويس، بصلابة معدنها وبنضالها وصمودها وانتصارها الرائع المشرف"(٢)

<sup>(</sup>۱) دیوان فضل ص ۱۸۱.

<sup>(</sup>٢) مقدمة ديوان فضل

<sup>(</sup>٣) مقدمة ديوان فضل

## الفصل الثاني الدراسة الموضوعية لشعر محمد فضل إسماعيل الديني

حين ننظر إلي شعر محمد فضل إسماعيل نجده قد اشتمل على موضوعات عديدة منها: الشعر الديني، والشعر الوطني والسياسي ولشعر الاجتماعي والشعر الإخواني وشعر الوصف والهواتف الوجدانية وشعر الرثاء والشعر المترجم وأخير شعر الدعابات.

واذا نظرنا أيضا إلى شعره الديني فإننا نجده يشتمل على ما يلي:

- ١- إلهيات أو مناجاة وابتها لات.
- ٢- من وحى السيرة النبوية الشريفة
  - ٣- من وحى الإسلام
- ٤- نقد سلبيات المجتمع من خلال الشعر الديني.
  - ٥- مَزْج الشعر الديني بالسياسة.
    - ٦- شعر الطبيعة

وحين يناجي الشاعر ربه نجده يَسْبَح بفكره وخياله في ملكوت الله تعالى يقول في قصيدة: (يا الله!) (١)

لك - لا لغيرك - كل نفس تخشع سبحانك اللهم أنت خلقتنا ومنحتنا فيها الحياة قوامها يا حي يا من لم ينم

يا حيُ يا قيوم يا من لم ينم صورة صورتنا يا رب أجمل صورة فإذا استراح القلب من خفقانه والسروح وهي وديعة وأمانة أمع الرياح تظل تسبح أم لها

وأمام وجهك كل ذات تخضع في الأرض نسعي مبصرين ونسمع نَفَسٌ على نبض القلوب مُرَّجع

منذا لديك بغير إذنك بشفع والطين عنصرنا فجلً المبدع فالي التراب مصيرنا والمرجع لم أدر كيف مصيرها والموضع في ظل عرشك ما به تتمتع؟

<sup>(</sup>۱) ديوان محمد فضل إسماعيل ص ١٨.



أم تبتغي جسدا سوى جسدى الذي قد مزَّقته بد البلي أن تقنع؟

من أمرك الروح التي حجَّبتها أولاً يـزاح حجابها أو يُرفع؟! قد غيّب الصلصال من أضوائها ما يكشف الغيم الكثيف ويقشع يا رب هب لي منك عفوا واهدني طرقا تودّي للوصول فأتبع

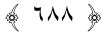
وهنا يبلغ الشاعر القمة حين يناجي ربه مفصلا من خلال هذه المناجاة حقيقة الإنسان وحسن خِلْقته وجمال صورته وأصله الذي هو الطين ثم يصور حالة الإنسان بعد حياته ومرجعه إلى أصله (إلى التراب)، ثم يتساءل عن الروح ومصيرها ووضعها ومكانها الذي تستقر فيه، وهل ستبقى مع الجسد الذي كانت ممتزجة به، أم سترفض وتبحث عن جسد آخر ، ثم يبلغ ذروته الإيمانية حين يُقِّرُ بأن هذه الروح من أمر الله (عز وجل) حجبها وغمَّى أمرها على الجميع، يتمنى أن يُرفع عنها الستار والحجاب ثم يطلب من المولى (سبحانه وتعالى) العفو والهداية حتى يصل إلى الطريق القويم.

والشاعر متعلق بالسيرة النبوية الشريفة حيث نجده ينظم هذه القصائد: (نفحة من بيت النبوة - مولد النور - حديث الهجرة - غزوة بدر - الإسراء والمعراج -أراد ربك خير الناس - ياليتني يوم الرحيل شهدته - الأخلاق المحمدية - أبا الزهراء إن الأرض شاهت - إلى حمام الحمى- طال بي ليلي - في منزل الوحي با حبیب الله – هل لعینی – أیتها الدنیا كفی – استقبال شهر رمضان – الشهر الذي أنزل فيه القرآن - التضحية والفداء - رابعة العدوية).

ولا شك أن الشاعر في هذه القصائد كلها يستمد من السيرة النبوية الشريفة ومن روح الإسلام السمحة وتعاليمه السامية.

ويظهر ذلك بوضوح في قصيدته الأخلاق المحمدية وذلك على سبيل المثال بقول: (۱)

وركن ضارع الركن اليماني هي الأخلاق معجزة الزمان



<sup>(</sup>١) السابق ص ٦٦

ومنبعث القوى في كل جيل وروض تستظل به الأماني ومئذنة الهدى في كل آن عبيت فأبن منه النبران يروعك في الضراب وفي الطعان فينزل في الجوارح والجنان بناه من المكارم خير بان وان القدوة العظمي لهذا (محمد) صاحب السبع المثاني

وصبوت الحق يملأ كل سمع ونور إن طلبت له شبيها وسيف مرهف الحدين ماض وروح الله يبعث به رضيا لعمرك إنما الأخلاق صرح

أتيه به على الحسن بن هاني وأشجيها بترديد الأغاني

فدعني أنظم الجوزاء عقدا وأبعث باللآلئ والجمان وأُحْيِــي مـن ضـروب القـول فنــا وأطرب هذه الدنيا بشعري

قد ائتمروا على حرب عوان وهمّاً في الخفاء وفي العيان ومن إيمانه أمضي السنان بها الدنيا وماد الخافقان: وفي اليسري الهلال لما ثناني وقمت بأمر ربى غير وان" وأصبح شأنه من خير شان بعزَّتِه الصفا والمروتان

مشے یدعو لدین اللہ قوما وكانوا حوله ذؤبان عيل فجَّرد من قوي الأخلاق جيشا وقال القولة الكبرى فدُّوت "لـئن وضـعوا الغزالـة <sup>(١)</sup>فـي يمينـي وتابعت الجهود ولم أُقَصِّرْ بهذا كان للإسلام نصر وهللت الحجون له وغنَّت



<sup>(</sup>١) الغزالة: الشمس

سلام الله كم لك من جهاد ومن جلد أمام المعمعان مباءة ظالم ومراح جان فتحت مجاهل الدنيا وكانت وعلمت الزمان مضاء فرد كجيش ماله في الدهر ثان

محمد هذه الدنيا تتادى بذكرك في الصلاة وفي الأذان وباسمك تنفح الآمال طيبا وتزدهر المحافل والمغاني وتبتسم الحياة لكل عان وتصبح من فراديس الجنان

سلام يا محمد أنت ذخري ومالي في بني الدنيا يدان رضاك أعَزُ ما أبْغي وهذا طريقي يوم اظفر بالتداني عليك صلاة ربى من شفيع ألوذ به إذا خطبٌ دهاني

ومن الجدير بالذكر أن الشاعر كان يعالج بعض القضايا من خلال قصائده الدينية، وينقد بعض سلبيات المجتمع أيضا من خلال هذه القصائد، فيشير إلى ما ينبغي فعله طبقا للسنة النبوية المطهرة، فنراه ينقد ما يفعله البعض فيما يسمونه "السبوع" اليوم السابع للمولود، من أفعال لا تقرها السنة، بل يشير إلى السنة في ذلك وهي العقيقة واطعام اليتامي والمساكين والفقراء بدلا من رش الملح وايقاد الشموع بقول: (١)

ولا بملح على الأعتاب مُنتثر أسبوعه لم يكن في شمعة حملت لكن بنحر جزور قدمت كرما الله يتيم ومسكين ومفتقر

وحين يتحدث عن رجلة الإسراء والمعراج يدعو الجميع لأداء الصلوات في أوقاتها وذلك لما يراه من تكاسل الكثيرين في شأنها يقول:

هناك قد فرض الديان شرعته على العباد فهل حقا نؤديها

<sup>(</sup>١) السابق ص ٣٠

خمسون خففها الرحمن مكرمة فكن خمسا قبيح أن نجافيها(١) وقريب من هذا قوله في قصيدة (إلى حمام الحمي): (٢)

بنا أريدت بلا فوات وطَهِّر السذنب بالسدموع وحيِّ مولاك في التشهد أراك بالدين لا تُبالي أبي عليه الغرور بسجد دَعْ كل شيئ لديك وإهجر صلاة وقت عليك يشهد استغفر الله للعصاة عسى يقومون للصلاة

خمسون فرضا من الصلاة أصبحن خمسا مدى الحياة بفضل خير الورى محمد قے واماڈ القلب بالخشوع وصللً شه في خضوع با تاركا للصلة مالي جاريت إبليس في الضلال الله أكبـــر الله أكبــر ولا تُسَـــوِّفْ ولا تُـــوَّخُرْ

ومن نقد سلبيات المجتمع أيضا نراه ينقد العدوان والبغي والجشع وانقلاب الأمور حتى أصبح صاحب الحق غريبا عن الدنيا فيعطى الحق لغير صاحبه وصيار الرأى في الأرض للجبان واليأس منتشر في كل النواحي والمذلة مسيطرة على أجزاء الأرض وليتهم يتمسكون بكتاب الله تعالي ففيه دعوى إلي العدل والحق والهدابة. بقول: (٣)

> أبا الزهراء إن ألأرض شاهت ودب الياس في كل النواحي ففـــى الأكـــواخ عـــدوان وبغـــي وأصبح كل ذي حق غريبا وفے الإسلام لو علموا كتاب

وصار الرأى فيها للجبان وخييّم فوقها نسج الهوان وما سلمت من الجشع المغاني عن الدنيا يعاني ما يعاني كفيل بالعدالة والضمان

<sup>(</sup>١) السابق ص ٥٦

<sup>(</sup>٢) السابق ص ٦٦

<sup>(</sup>٣) ديوان محمد فضل إسماعيل ص ٦٤

فتحت المشرقين به فكانا كما ترضي... ودان المغربان كذلك نراه ينقد سلبية تتحقق لدى أكثر الناس وهي الغدر بالعهود والمكر والخداع وإظهار غير ما في الباطن، وانعدام الوازع الديني والضمير يقول في قصيدته: (أبا الزهراء أن الأرض شاهت)(١)

بميـــل بـــه الأذي كـــالأفعوان إذا عاهدت به بوما تخلع وراغ بطبع به كالثعبان أعوذ بعفوك اللهم ممن يُكِّنُ ضميره غير العيان نف وس لا بؤنيها ضمير تسف بها قذار الامتهان

هـو الإنسان كفار ظلوم

كذلك نجد للشاعر دعوة إلى الأخلاق من خلال شعره الديني فلابد من بناء الحياة على الأخلاق الكربمة بقول: (٢)

وارق السماء وإن عزَّتْ مراقيها من صادق العزم أركانا تقويها

فأطلب لنفسك في الجوزاء منزلة وإبن الحياة على الأخلاق متخذأ

كذلك نجد دعوة إلى أداء الحقوق الصحابها وأداء الفروض يقول:(٦) يوما به أنت عن دنياك مرتحل أدِّ الحقوق وأدِّ الفرض مرتقب مهما بطول به التعمير والأجل وإعلم بأن حياة المرء عارية

ومن الجدير بالذكر أيضا أن الشاعر مزج الدين بالسياسة فحين يتحدث عن الغارات الجوية على مدينة السويس يمزج السياسة بالدين مزجا رائعا حيث يقول: (٤) كانت مخابئنا التقوي نلوذ بها خير المخابئ ما بالدين نبنيها فالبدين حصين قبوي في جوانبه ما ينسف الأرض والدنيا وما فيها والجاهلية أشواك بواديها دين به جاء خير الخلق ينشره

<sup>(</sup>١) السابق نفسه

<sup>(</sup>٢) السابق ص ٧٣

<sup>(</sup>٣) السابق ص ٧٨

<sup>(</sup>٤) السابق (المقدمة)

وشبيه بما سبق أيضا قوله (رافضا هزيمة ٥ يونيه ١٩٦٧): (١)

لخط النار مهد لي الطريقا فلست أهاب في النار الحريقا إذا الإيمان كان معي رفيقا كايراهيم مر بها سلاما وعاد يؤكد العهد الوثيقا وبالدم أفتدي البيت العتيقا

فنيران العدا ليست بشيئ فديت المسجد الأقصى بروحي

وشبيه بما سبق أيضا قصيدته: (هلال رمضان والحرب العالمية الثانية<sup>(٢)</sup>، وقصيدة : من قصة نوح عليه السلام  $\binom{7}{1}$  وليلة القدر  $\binom{3}{1}$  وهو الدين فصة عليه السلام القصائد نلمح فيها مزجا بين الدين والسياسة.

وحينما ننظر إلى شاعرنا نظرة متأنية نجده قد مزج بين شعر الطبيعة والشعر الديني، حيث يطلب إلى الروض أن يتحدث عن المقام الأسمى لسيدنا رسول الله (ﷺ) طالبا إليه أيضا أن ينشر أريجه بين الفجر والسحر، وأن يعلم الطير لحن الهوي، فالطير أصدق تغريدا على الشجر، فالله (عز وجل) هو الذي صوره ووصفه في كتابه الكريم، فمهما وصفناه فلن نصل إلى حد الوصف ولن نصل إلى مرادنا ىقەل : (٢)

> يا روض حدِّث عن الريحان والزهر وعلِّم الطير لحنا من عواطفنا لعل في طوقها التعبير عن مُهَج إذْ ليس في عالم الألفاظ متسع هذا مقام تعالى الله صوره

وانشر أريجك بين الفجر والسحر فالطير أصدق تغريدا على الشجر تود لو أفصحت عن طيب الأثر لما أحاول من قصد ومن وطر في محكمات من الآيات والسور

<sup>(</sup>١) السابق ص ١٨٠ وينظر أيضا شعراء ودواوين ص ٢٥٦. بتصرف

<sup>(</sup>۲) دیوان فضل إسماعیل ص ۱۱۸

<sup>(</sup>٣) السابق ص ١٦٧

<sup>(</sup>٤) السابق ص ٢٠٠

<sup>(</sup>٥) السابق ص ٢٠٣

<sup>(</sup>٦) ديوان فضل إسماعيل ص ٢٥

فالشــــــعر مهمـــــا تســـــــامي ومـــــــن أعـــــــز مقامـــــــا

فلن يُتاح الوصول إن جاء ذكر الرسول

ويقول أيضا عن النسب العريق لرسول الله (ﷺ) (١)

واساك سبياك بين الطل والنهر واهزز غصونك هز العود والوتر وهات أروع لحن منك مبتكر واخفض جناحك عند البيت وادّكر جدا لأكرم خلق الله في البشر فك ان زين الكهول فك ان زين الكهول فك ان زين الكهول عن هاشمي عزيز الجاه والخطر عن هاشمي عزيز الجاه والخطر ينساب كالغيث بين البيد والمدر ولا تناسي جياع الوحش والنمر اليه أو أقبل الركبان من سفر ينهال شيه الهحول من العظام الفحول

يا روض إنك شعري فاصطفق طربا وابعت حفيفك بالأوراق أغنية واملاً سماء الهوي ما شئت من نغم فإن بلغت قريشا فارو قصتها فإن سيد هذا البيت تعرف في أن سيد هذا البيت تعرف هدل شيبة الحمد إلا قصد زادة الله نبية الحمد إلا سل بارح الطير في الوادي وسانحها وسل وحوش الفلا واسأل كواسرها وكيف كان العطاء الجزل من يده فما تخلي عن الأطيار بطعمها فكيف بالناس إن شدوا رواحلهم فكيف بالناس إن شدوا رواحلهم يقول ون غيثا عميما يقول من يدة القراد ون غيثا عميما يقول ون سيما كريما القليد ون سيما كريما القليد والمسلم القليد ون سيما كريما القليد والمناه القليد ون سيما كريما القليد والمناه القليد ون سيما كريما القليد ون سيما كريما القليد ون سيما كريما القليد ون سيما كريما القليد والمناه المناه المناه

وفي قصيدة: (أراد ربك خير الناس) نراه بشخص الطبيعة الساحرة للدلالة على التحول العظيم الذي حدث بمجئ الرسول الكريم (ﷺ) إلي البشرية فصار الكون كله نورا وجمالا بعد أن كان ظلاما وجهلا يقول (٢):

سرّ في الخمائل وانظر في نواحيها فالحسن كالسحر من أجلي معانيها



<sup>(</sup>١) السابق نفسه

<sup>(</sup>٢) السابق ص ٥٥

على الغصون رأيت السحر يُثيها فيملأ السنفس آمالا ويحيها لحن الطبيعة جلَّ الله باريها صوت الحفيف فزادت في تصبيها حينا وحينا بصافي الود يسقيها من الخرير كولهان يناجيها يشدو بأعزب لحن من أغانيها إلي الحياة بصوت الحق يشجيها على المزاهر فوق الأيك شاديها والشعر دنيا هديل الورق يحدوها تفيض بالطهر في الدنيا قوافيها بنا البلاغة أو عزَّتْ مراميها فم الزمان بآي الحمد يرويها فم الزمان بآي الحمد يرويها مذلاح للدين نور في مغانيها

كم النسيم دعابات إذا خطرت والزهر ينشر في الآصال نفحته والحروض تصدح موسيقاه باعثة إذا تهامست الأغصان جاوبها وفاض من تحتها نهر يداعبها يشكو فتسمع أنات مرجعة والطير يختال في أنحائها طربا كان داود بالمزمار أرسله فاستوقف الطير واسمع ما يردده فالشعر من لغة الأطيار مقتبس فأنت أفصح من سحبان إن جَمحت فغن وانقل عن الصحراء مأثرة واذكر قربشا كيف امتد سؤددها

# الفصل الثالث الدراسة الفنية لشعر محمد فضل إسماعيل الديني

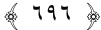
## أولا: الألفاظ والتراكيب:

إن الناظر في شعر محمد فضل إسماعيل يجده يمتلك كماً هائلا من ألفاظ اللغة العربية وتراكيبها، ويرجع ذلك لدراسته بالأزهر الشريف، حيث دراسة اللغة العربية والشروح والحواشي والمتون والبلاغة والثقافة العربية الأصلية التي استقاها من منابعها الأصلية بالإضافة إلي دراسة الشعر قديمة وحديثة والثقافة الإسلامية التي بدأ نبتها لديه منذ الصغر حيث حفظ القرآن الكريم وأدرك بعض معانيه ثم صقلت الدراسة الأزهرية هذا الجانب فأصبح القرآن الكريم والثقافة العربية الأصلية والإسلامية كل ذلك يكون لديه نبعا رقراقا صافيا يتمثل في اللغة البارعة والأسلوب الرائع الذي يغلب عليه القيم الإيمانية والمعاني القرآنية.

(وقد كان الشاعر يعزو ما أطلق العنان لشاعريته وأرفادها بالديباجة الجزلة المشرقة والأصالة اللغوية، إلي تلك الفترة، فترة دراسته بالأزهر رغم قصرها نسبيا، واللبق اللبيب يفيد من العلم القليل، ما لا يفيد الفدم الخامل من العلم الغزير في السنوات المتطاولة)(۱)

ويمتاز شعره الديني خاصة وشعره في بقية الديوان عامة (بديباجة قوية وأصالة لغوية وانطلاق لا تحده حدود، فالشاعر طويل النفس في شعره إلى درجة بعيدة، وقد تبلغ القصيدة الواحدة مائة بيت أو مائتين، دون أن يحس ناظمها ضعفا أو إرهاقا)(۲)

والناظر – أيضا – في شعر فضل إسماعيل يجد غلبة الروح الإيمانية والإسلامية على ألفاظه وتراكيبه، مما يدل على يقين إيمانه وعزة إسلامه وصلته بربه وتوجهه إليه وتمسكه بحبله، لقد كشفت لنا تراكيب الشاعر وألفاظه عن شاعر



<sup>(</sup>۱) شعراء ودواوين ص ۲۵۷

<sup>(</sup>٢) مقدمة ديوان فضل

مسلم يسير على نهج الفضيلة وينأي بطاعته عن سلوك الرذيلة، كما كشفت عن إيمان الشاعر القوي بربه وخالقه، وقيامه بدوره في الحياة وخلافته في الأرض من خلال فهمه للنصوص القرآنية ومعرفته لأسرار العربية.

وعلي ذلك ففي الصفحات التالية دراسة لبعض الظواهر الأسلوبية في شعر محمد فضل إسماعيل على النحو التالي:

١- الابتداء. ٢- استلهام النص القرآني.

٣. التكرار. ٤. الحكمة.

ه. القص والحوار. ٦- تلاحم الأبيات وترابطها.

## ٣- الابتداء:

لا شك في أن أول القصيدة يُلفت النظر إلي ما عند الشاعر من تجربة تسيطر على الوجدان، كما يدل على ما يسيطر على نفس الشاعر من أفكار وما يدور في ذهنه من معان. وإذا نظرنا إلي قصائد الشاعر الدينية فإننا نجد صورا متعددة من صور الابتداءات.

حيث يبدو للناظر المدقق في شعره تعدد الأشكال والألوان فأحيانا يدخل الشاعر مباشرة إلى الغرض دون اتباع بداية بعينها، ومن ذلك قوله في أول قصيدته: (استقبال شهر رمضان):

أَشْرِقْ فوجهك فيه النور والأمل وفي لياليك للعباد متسع وفي النهار لذكر الله ما عَمُرتُ يا أيها الشهر أنت الدهر مجتمعا

وفيه يا رمضان الحسن مكتمل حيث النفوس من الأوضار تنتقل به القلوب وفضل الله متصل فيها تبرأ العلل(١)

<sup>(</sup>۱) ديوان فضل إسماعيل ص٧٧

وشبيه بما شبق قوله في أول قصيدة (الأخلاق المحمدية):

هي الأخلاق معجزة الزمان وركن ضارع الركن اليماني

ومنبعث القوي في كل جيل وروض تستظل به الأماني وصوت الحق يملأ كل سمع ومئذنة الهدى في كل آن(١)

وأحيانا يبدأ الشاعر قصائده الدينية بالنداء والمناجاة للذات العلية ومن أمثلة ذلك قوله في أول قصيدة (اللهم غفرانك):(١)

يا مالك الملك يا قيوم سبحانك قد جلَّ ذنبي فهب لي منك غفرانك وفي قصيدة (مولد النور)  $\binom{\pi}{2}$  يبدأ الشاعر أيضا بنداء الروض يقول: يا روض حِّدتْ عن الريحان والزهر وانشر أريجك بين الفجر والسحر

وأحيانا أخرى يبدأ قصيدته بالاستفهام كما في قصيدة (ما أدراك ما الصوم؟) بقول:

وما الصوم ما أدراك ما الصوم؟ إنه لَقُرْبَى لذات الله أكرم منعم (٤)

وشبيه بما شبق قوله في أول قصيدة (جمال كوكب النصر):

هل (جمال الشرق) إلا كوكب في سماء النصر وضاء فُنيْرُ (°)

<sup>(</sup>١) السابق ص ٦١

<sup>(</sup>۲) دیوان فضل ص ۱۷

<sup>(</sup>٣) السابق ص ٢٥

<sup>(</sup>٤) السابق ص ٨١

<sup>(</sup>٥) السابق ص ٨٤

## ٤-استلهام النص القرآني:

إن القرآن الكريم مليئ بالدرر واللآئي التى لا تنفد ولا تنقطع مليئ بالأسلوب المبهر المعجز، حيث أعجز البشر، فلم يأتوا بمثله ولا ببعض من مثله، يستقي منه الجميع، وينهل منه الشعراء، كل يأخذ على حسب موضوعه ما يدعم قوله ويقويه.

وعلى هذا النهج سار الشاعر محمد فضل إسماعيل مقتبساً من القرآن الكريم، وناهلاً منه بعض معانيه.

ومن أمثلة ذلك قوله في قصيدة (يا الله!): (١)

يا حيُّ يا قيوم يا من لم ينم منذا لديك بغير إذنك يشفع

وهنا نجد الشاعر استقي هذا المعني من قوله تعالى في آية الكرسي:" الله لا إله إلا هو الحي القيوم لا تأخذه سنة ولا نوم له ما في السموات وما في الأرض منذ الذي يشفع عنده إلا بإذنه" (٢)

كذلك استقي الشاعر من معاني القرآن وألفاظه حيث يقول عن وفد الشرك الذي جاء لهدم الكعبة المشرفة:

ألم تركيف الفيل أهلك أهله البيت

أبابيل طير طاردتهم بحاصب البيت(٣)

ويظهر هنا اعتماد الشاعر على بعض ألفاظ سورة الفيل لتدعم ما يقوله.

كذلك حين يتحدث عن النبي (ﷺ) ويُتْمه يقتبس من القرآن الكريم ليؤكد

على المعاني القرآنية الطيبة مثل: إكرام اليتيم فيزداد الجميع تمسكا بها يقول: (أما اليتيم فلا تقهر) كما أَمَرَتْ آياتُ ربك فاقرأ منه واعتبر

ر الله آوي يتيم يُطريه جيل فجيل فجيل (<sup>3)</sup>

<sup>(</sup>١) السابق ص ١٨

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة من الآية رقم (٢٥٥).

<sup>(</sup>٣) ديوان فضل ص ٢٣، ٢٤

<sup>(</sup>٤) السابق ص ٣١

يقتبس الشاعر هنا قوله تعالى: "ألم يجدك يتيما فآوى" وقوله: "فأما اليتيم فلا تقهر " (١)

أيضا حين يقول متحدثا عن انهزام رؤوس المشركين في غزوة بدر:

فكبكبوا في صعيد الموت وإنهزموا وذا جزاء من استشرى ولم يثب

وما رماهم رسول الله حين رمى لكن رمى الله فارتدوا على العقب(٢)

نراه يقتبس لفظة (فكبكبوا) من قوله تعالى : "فكبكبوا فيها هم والغاوون (٣)". والبيت الثاني أخذه من قوله تعالى: "وما رميت إذ رميت ولكن الله رمي" (١٠) كذلك حين يقول في قصيدة في (منزل الوحي):

باسم الذي خلق الإنسان من علق

سبحان من علَّم الإنسان بالقلم ما ليس يعلم جل الله ذو الكرم سبحانه أنرل القرآن معجزة على الحبيب العظيم النفس والشيم وافاه جبريل عند الغار في أدب بالآية (اقرأ) ففيها الوحي في كلم قد جَئت أحمل أمر الواحد الحكم تبارك الله رب العرش أرسلني إليك فاقرأ كتاب الله واستقم لو أنزل الله ما فيه على جبل خرَّ منصدعا من خشية العظم الله أكبر صلى الله با أملى عليك تمتد من بدء لمختتم (٥)

نجده قد استمد هذه المعانى القرآنية والروح الإيمانية من قوله تعالى في سورة العلق: (إقرأ باسم ربك الذي خلق خلق الإنسان من علق اقرأ وربك الأكرم الذي علم بالقلم علم الإنسان ما لم يعلم "(T)

ومن قوله تعالى : "لو أنزلنا هذا القرآن على جبل لرأيته خاشعا متصدعا من خشية الله.." (١)

<sup>(</sup>١) سورة الضحى

<sup>(</sup>۲) دیوان فضل ص ٤٤

<sup>(</sup>٣) من سورة الشعراء آية رقم ٩٤

<sup>(</sup>٤) من سورة الأنفال آية رقم ١٧

<sup>(</sup>٥) ديوان فضل ص ٦٨

 <sup>(⁻)</sup> من سورة العلق آيات (¹-٥)

ومن استلهام الشاعر للسنة قوله متحدثا عن الرسول (ﷺ):

وقال القولة الكبري فَدوّت بها الدنيا وماد الخافقان: "لئن وضعوا الغزالة في يميني وفي اليسري الهلال لما ثناني وتابعت الجهود ولم أُقَصّر وقمت بأمر ربي غير وان"(٢)

وهنا يشير الشاعر إلى مساومة المشركين لرسول الله (ﷺ) على أن يتَرك دين الله تعالى والدعوة إليه وقول الرسول (ﷺ) لعمه: والله يا عمي لئن وضعوا الشمس في يميني والقمر في يساري على أن أترك هذا الأمر ما تركته.

وفي نهاية الأمر نجد أن الاقتباس القرآني واستلهام نصوصه واستلهام السنة النبوية المطهرة جاء ليؤكد على المعني الذي أراده الشاعر ولم يأت تكلفا وإنما جاء اقتباسا مُثْريا قام بدوره الفعال في أداء تجارب الشاعر علي وجه من الكمال الفني.

## ٥- التكرار:

التكرار يدل على إعادة الشئ أو الفعل أو القول مرة بعد أُخري ولقد فطن بعض النقاد قديما إلي قيمة التكرار ورأوا أنه يأتي على جهة التشوق والاستعذاب في النسيب والتنويه في المدح (٢)

والتكرار من الوسائل التي يمكن أن تؤدي في القصيدة دورا تعبيريا واضحا فتكرار لفظ ما أو عبارة ما يوحي بشكل أولي بسيطرة هذا العنصر المكرر وإلحاحه على فكر الشاعر أو شعوره. (٤)

وتعد ظاهرة التكرار من السمات الأسلوبية المميزة في شعر فضل إسماعيل حيث سارت في أغلب قصائده وظهرت دائما في موقعها المميز من الأداء الفني،

<sup>(</sup>١) من سورة الحشر آية (٢١)

<sup>(</sup>٢) ديوان فضل ص ٦١ والمقصود بالغزالة في الأبيات: الشمس.

<sup>(</sup>٣) العمدة – ابن رشيق القيرواني تحقيق الشيخ محمد محي الدين عبد الحميد ج ٧٤/٢ بتصرف طبعة خامسة ١٩٨١ – دار الجبل – بيروت لبنان

<sup>(</sup>٤) عن بناء القصيدة العربية الحديثة د/ عشري على زايد ص ٦٠، ٦١ طبعة ثانيي ١٩٧٩ - مكتبة دار العلوم

فالناظر في قصائده بري كَمّاً لا بأس به من صور التكرار المُثْري الذي يقوم بدوره الفعال في أداء التجربة الشعرية على وجه الكمال الفني. ومن ذلك قوله واصفا أسرى بدر وما حدث لهم:

إنكى لأذكر أسراكم وموقفكم منهم وما كان من عان ومكتئب وكيف أطلقتم وهم حين جئ لكم وكيف علَّم أسراهم جماعتكم فن الكتابة ما داموا بلا نشب

بفدية من كريم المال والذهب وكيف أبكت رسول الله شاعرة تبكي أباها بدمع جد منكسب(١)

لقد كرر الشاعر لفظة (كيف) مع حرف العطف للتأكيد على عظم هذا الأمر من المسلمين والتعجب من حكمة تفكيرهم ورشد فعلهم في هذه الغزوة

كذلك يكرر الفعل (رأي) في حديثه عن الإسراء والمعراج، ليؤكد على رؤية الرسول (ﷺ) لمشاهد كثيرة مهمة، وعلى أن الرؤية مؤكدة بالعين والقلب معا وبالروح والجسد معا يقول:

> رأى ملكا له في الثلج نصف رأى ملكا بكے أهل الخطابا رأى نوحـــا وهارونـــا وموســـي رأ*ی* داود وہٰـــو کمــــا عـــــرفتم

ونصف كاد يلتهب التهابا كثكلي تنذرف الندمع انتحابا وادريس الذي خاط الثيابا على يده الحديد الصلب ذابا

رأی یحــے رأی عیسـے وألقـے

حقائق لـم تكـن إلا لُبابـا رأي في الرشد إبراهيم ينعي دُمي الأصنام يودعها الخرابا(٢)

<sup>(</sup>۱) ديوان فضل ص ٤٤

<sup>(</sup>٢) السابق ص ٥٢

ويدل على ما سبق قوله في نفس القصيدة:

كلا الأمرين معجزة وحق أمامهما انطوى الشرك انسحابا (١)

خلاصة قصة المعراج فيها يُقدِّمه النعيم لنا رضابا تعالى الله قال بها فكانت بدين محمد أمرا مجابا وروح محمد روح تسامت أخذنا باسمها الدنيا غلابا وَعَتْ أحوال دنيانا وكانت بصنع الخير للأخرى وطابا وما جسد الرسول سوى عبير كطيب المسك إنْ نفح الملابا

ولا ينسى الشاعر أن يقدم السلام تحية لرسول الله (ﷺ)، ولا أن يكرر هذه التحية المقدمة لأعز الخلق جاها وأعظمهم وأرفعهم جنابا، يُسَلِّمَ على حبيب الله (عز وجل) يُسَلِّم عن صاحب الإسراء والمعراج (١١) ليلتمس الثواب والشفاعة، فمن صلى عليه صلاة صلى الله تعالى عليه بها عشرا يقول:

سلامٌ با حبيب الله يَبْقَى ليوم الحشر يضمن لي المآبا سلام يا محمد في صلاة من المولى تُجَّنبُنِي العقابا سلام با أعز الخلق جاها وأعظمهم وأرفعهم جنابا ألم يشرح لك الرحمن صدرا ألم يُلهمك في الرأي الصوابا سلام صاحب الإسراء إنى بشعري جئت ألتمس الثوابا(٢)

وحين يتحدث في قصيدة (أبا الزهراء إنَّ الأرض شاهت) عن ظلام الجاهلية نجده بعد ذلك يذكر اسم النبي (ﷺ) ويكرره قائلا:

فباسم محمد بسمت ليال وباسم محمد صُغْتُ الأماني وعند محمد ألقيت رحلي وفيه نظمت ساحرة الأغاني محمد أنت للدنيا ضياء وأنـــت كمــا أراد الله نــور

وأنت مثالها في كل آن وروح لیس بیاس منه عان (۳)

<sup>(</sup>١) السابق ص ٥٣

<sup>(</sup>٢) السابق ص ٥٤

<sup>(</sup>۳) دیوان فضل ص ٦٣

ومع هذا كرر ضمير الخطاب العائد على الرسول (ﷺ) مرتين (أنت) ومن هذا التكرار نعلم مدي تأثر الشاعر بشخصية الرسول (ﷺ) العظيمة، حيث يحبه حبا جماً تملَّكَ من نفسه حتى جعله يكرر اسمه (ﷺ) أربع مرات بالإضافة إلى ضحمير الخطاب مرتين، مما يدل أيضا على التلذذ بنطق وتكرار اسم المحبوب المعصوم (ﷺ) وشبيه بما سبق أيضا قوله مخاطبا الرسول

يا ابن عبد الله أنت الأمل أنت الأمل أنت سِّر للهدي متصل طبت نفسا حيث طاب العمل أنت للمحزون سَلْوي إن بكي أنت للمحاني لسان إن شكا

أنت للإخلاص أعلى مثل أنت كلّ للإخلاص أعلى مثل أنت خُلَي المجد عند العطل فاحتواك الجاه بين الرسل أنت روح في ليالي الكُرب للدُنّ بالله خير الرئيّب (١)

## ٦- الحكمــة:

إذا كانت حكمة الشعراء تعود إلي نظرة عقلية تعرض لهم حين الإفصاح عن تجربتهم الشعرية فهي على أى حال شديدة الاتصال بواقع حياة الشاعر ومداركه ومدي إحساسه ومعرفته للعلاقات القائمة المتشابكة بين جزئيات الحياة والنظر فيها، وهذا ما حدا بالدكتور أحمد كمال زكي لينفي عن حكمة الشعراء النسبة إلي الفلسفة حيث يقول في كتابه "شعر الهذليين في العصر الجاهلي والإسلامي": "ولست أجعل الحكمة نوعا من الفلسفة التي تبحث عن حقائق الأشياء وتنظر فيما وراء الطبيعة والإلهيات وإنما أجعلها درجة من الوعي الفكري يجمع معاني عامة تأتي دائما عن طريق تجربة أو نظرة في الحياة وهذه مرحلة من الشعر لا يصل إليها كل من قال القصيدة ذلك أن الشعراء جميعا ليسو سواء في نظرتهم إلى الحياة فقد يرى البعض ما وراءها ولكن دون

<sup>(</sup>١) السابق ص ٣٩

أن يقف إزاءَها مفكرا ثم هناك فريق ثالث يراها من كل جانب فيري فيها رأيا ويكوِّن عنها فكرة.

والمتصفح للشعر العربي يُدرك أنه امتلأ عن آخره بقَوْل الحكمة حتى قال ابن خلدون: الشعر العربي في باطنه نظر وتحقيق وتعليل للكائنات وعلم بكيفيات الواقع فهو أصيل في الحكمة عريق: (١)

وبالنظرة المدققة في شعر محمد فضل إسماعيل نجد كما هائلا من الحكمة في ديوانه وفي شعره الديني والملاحظ أنَّ هذه الحكم لم تأت جزافا وانما جاءت نتيجة لخبرة طويلة وتجربة في الحياة صعبة. فمثلا حين يتحدث عن الهجرة النبوية يذكر طرفا مما دار بين النبي(ﷺ) وأبي بكر (رضي الله عنه) وسراقة بن مالك حين تبعهما بقرسه وغاصت قدمه في الرمال فكان يطلب العفو والسماح من رسول الله ﷺ فيعفوا عنه ويعطيه الأمان ويُعْلَمْهُ أنَّ من يكن في حفظ مولاه وبارئه يأمن البلوي وشر النقم يقول الشاعر:

> قال سامحني فحظي جلل خُـذْ علــيَّ العهد إنــي رجــل قال أمَّناك فاذهب لا تَعُدْ أعطه با ابن فهبر إن برد من يكن في حفظ مولاه الصمد

حسب عینی ما تری من عطب سوف لا ألقاكما في شخب مرة أخري لنقص الذمم عهدنا واكتب له بالقلم يامن البلوي وشر النقم (٢)

كذلك حين يتحدث عن غزوة بدر يذكر طرفا من الحديث عن أبي لهب داعيا عليه بقطع يديه فهو الذي سيصلى نارا ذات لهب وزوجه في النار حمالة الحطب ومع وفرة أمواله فلن تغنى عنه شيئا والمال إذا وجَّهَهُ صاحبه إلى الشر فما هو إلا شرّ ووبالٌ عليه وهنا تظهر لنا الحكمة يقول:

فما تخلف من ساداتهم أحد وان تباطأ في هذا (أبو لهب) تبت يداه سيصلى نار فتته وزوجه في اللظي (حِمَّالة الحطب)

<sup>(</sup>١) المقدمة لابن خلدون

<sup>(</sup>٢) ديوان محمد فضل إسماعيل ص ٣٦

لم تُغْن عنه الأموال وفرتها ما المال في الغيِّ إلاَّ شَرُّ مُكْتَسّب (١)

ثم ينتقل الشاعر إلى حكمة أُخري يقرر فيها أن الجيش إن رفع لواءه المؤمنون المخلصون فهم الفائزون بالخير العميم والنجاح العظيم وإن رفع رايته الشيطان فلن يفوز بغير الخُسر والعطب يقول:

والجيش إنْ رفع الشيطان رايت فلن يفوز يغير الخسر والعطب (٢)

كذلك يقرر في حكمة أُخري تحمل معني الآية الكريمة: "إن تنصروا الله ينصركم" فمن ينصر الله تعالى فلن يفشل ولن يخيب أبدا يقول:

وقال سيروا فإن الله ناصركم من ينصر الله لم يفشل ولم يخب

ثم يتحدث عن المشركين الذين قتلهم المسلمون شرَّ قِتُلَة وهزموهم شرَّ هزيمة فهذا جزاؤُهم، جزاء من استشري، ولم يثب، ولم يرجع إلي الحق يقول: فكبكبوا في صعيد الموت وانهزموا وذا جزاء من استشري ولم يثب (٣)

كذلك يَسْرِدُ الشاعرُ حكمه التى تُعَّدُ زاداً إيمانيا نابعا من عقيدة راسخة وثقافة إسلامية واسعة فما صلة العبد بربه إلا صلاة بالأماني المبتغاة، وليست الصلاة إلا صديق بعجب المرء ويَسُره إن طلب الصحاب، وليست للمرء إلا زاداً ينفعه في الآخرة يقول الشاعر:

صلاة بالمآرب لن تُشابا للياتنا ونستبق المتابا يسر المرء إن طلب الصحابا تعبئه إلى الأخري جرابا (٤)

ومن حكمه أيضا حين يتحدث عن الزهد والتوبة في قصيدة (أيتها الدنيا كفي) قوله:

<sup>(</sup>١) السابق ص ٤١

<sup>(</sup>٢) السابق نفسه.

<sup>(</sup>٣) ديوان محمد فضل إسماعيل ص ٥٤

<sup>(</sup>٤) السابق ص ٥٣

رُدُوا زخارف دنياكم وجافوها فكم أضرّت بنا الدنيا وأهلوها من غرّه الغرض الفاني وأعجبه صفو الحياة قضي الأيام مشدوها(١)

فهنا يري الشاعر من خلال تجربته الطويلة في الحياة أنَّ من اغتَّر بغرض الحياة الفاني وأُعجب بصفوها قضي الأيام متَحيِّراً مندهشا، لذا يطلب مَنا جميعاً أنْ نَرُدَ زخارفها ونجافيها، لأنها كثيرا ما أضرت بنا وبأهليها.

وفي نهاية المطاف يصف الشاعر رابعة العدوية شهيرة العشق الإلهي باثّاً من خلال هذا الوصف حكمته التي توحي بأن من كان بالله متصلا وله مُحباً (كرابعة) جاز المسالك المملوءة بالضيق والمحن يقول:

مَنْ هَامَ بِاللهِ مبروراً كرابعة جازَ المسالكَ ذاتَ الضيقِ والمحنِ ما أَعْظَمَ الحب للعبادِ منزلةً فهو الجناح إلى القُربي بلا وَهَن (٢)

## ٧- القص والحوار:

الحوار في المعجم اللغوي يعني الجواب أما في الفن فهو حديث بين شخصين أو أكثر تضمه وحدة الموضوع والأسلوب مما يجعل الكلام متسقا بطريقة تثير الاهتمام فالمقصود بالحوار حكاية الواقع مضافا إليه عنصر التشويق والخيال والتصرف الشخصي ويقوم به الشاعر في قصيدته فيحكي ما دار بينه وبين محاوره بطريقته الخاصة على طريقة : قال أو قالت.... فقلت له أو قلت لها والشاعر في حواره يبتعد عن التجسيم الدرامي – الذي هو من عناصر القصة أو المسرحية بمقدار ما يقترب من السرد القصصي ومعني هذا أن يقوم الحوار على السؤال والجواب (٢)

وحين ننظر إلى الكثير من الشعراء نجدهم قد استخدموا أُسلوب القص الشعري في أشعارهم وقصائدهم "وإذا رجعنا إلى الشعر الجاهلي الذي رواه لنا الرواة وسجلته كتب الأدب وجدنا مظاهر قليلة من الحوار في القصيدة العربية متفرقة هنا

<sup>(</sup>١) السابق ص ٧١

<sup>(</sup>٢) السابق ص ٨٥

<sup>(</sup>٣) الشعر العربي المعاصر د. عز الدين إسماعيل ص دار العودة بيروت سنه١٩٨٨.

أو هناك فقائلة تقول والشاعر يقول في الرد عليها وأكثر ما نجد هذا الحوار في شعر الرثاء فالقائلة تقول: إن الشاعر قد شاب - مثلا - فيرد عليها الشاعر بأن الدهر قد أفقده إخوته والخطوب توالت عليه فشيبته:

تقول ابنة العبسى قد شِبْتَ بعدنا وكل امرئ بعد الشباب يشيب فقلتُ ولم أعبى الجواب ولم أبح وللدهر في الصِّم الصلاب نصيبُ تتابع أحداث تخرَّمن إخوتي فَشَيِّبْنَ رأسي وَالخطوب تشيبُ

وإذا انتقانا إلي العصر الإسلامي وجدنا الحوار في القصيدة العربية يأخذ طابعا مميزا عند شاعر مثل عمر بن أبي ربيعة في قصيدته الرائية حيث يحكى لنا مغامرة عاطفية مع ثلاثة شخوص: كاعبان ومعصر وكانت المغامرة بالليل حيث سكنت الأصوات وأطفئت الأنوار والمصابيح... ويكثر في القصيدة ترديد عبارات: فقالت فقالتا فقلت، فقالت الصغرى" (١)

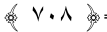
"والشاعر المعاصر... أكثر جنوحا إلى التعبير القصصى وبساطة اللغة ومحاولة النفاذ من الخاص إلى العام فضلا على التوسع في الصور "(٢)

وإذا كان النقاد قد عدوا الحوار أداة من أدوات التعبير الشعرى ولونا من ألوان الأداء الفني فإنني أراه من السمات المميزة للشاعر النابه صاحب الموهبة الفنية المتميزة، حيث يستطيع أن يعبر عن موضوعه وتجربته بإتقان من خلال حدیث یجری بین متحاورین.

وحين ننظر إلى شعر الشاعر محمد فضل إسماعيل فإننا نجد طرفا من هذا، حيث نجده قد اعتمد على أسلوب الحوار بين شخصين. ومثاله الحوار الذي دار بين رسول الله (ﷺ)وأبي بكر الصديق (رضي الله عنه) في حادث الهجرة النبوية حيث يكشف لنا الشاعر عما دار بينهما من حديث يدل على حنكة رسول الله (ﷺ) وحسن تصرفه في جميع الأمور يقول:

في هجير الحر في رمضائه ودَّع المبعوث وجه الصوطن

<sup>(</sup>٢) الصور الأدبية د. مصطفى ناصف ص ١٩٨ مكتبة مصر - دار مصر للطباعة



<sup>(</sup>١) دراسات في الأدب العربي والتاريخ بقلم الأستاذ/ محمد عبد الغني حسن ص ١٧٥، ١٧٦ – الدار القومية للطباعة والنشر بالقاهرة.

خفَّ للصديق في لأوَائه في قناع من نسيج الحزن ثم صاحت: قُمْ له قم يا أبي ذا رسول الله في أوصافه هذه أنواره فاقترب

بالغ الأعداء في إيذائه لم يكفوا عن ضروب الفتن أمعنت (أسماء) في أعطافه

فاصرف الأغيار واكتم خبري إذ أرى نفسي أمام الخطر إنهم أهلك عند النوب مرحبا فادخال ولا تكتئب

هَشَّتِ الدارُ وماجَتْ طربا وانبري الصِّدِّيقُ لـم ينتظر قال: فادخل قال: أخشى الحربا إنَّ فـــى أمـــرى لســـراً عجبـــا قال: فادخل لا أري من حرج يفتدون المصطفى بالمهج

صاحبان اجتمعا بالهما من وفيبن وفاء الأبد ما عرا نفسيهما من كمد بالأذي في الله أو بالكيد من أبى أسماء غير الأدب

خُلُّصاً شه لے پثتهماً فارقا أهليهما ما برما إنْ أبو الزهراء نادي لم تجد

ما مضى بى يا صاحبى فى طلبى مطمئن ليس عندي خور عن رسول الله حيث السفر في طريق الموت فهو الوطر إنها من يعملت الخبب ثمنا بورکت من مصطحب(۱)

قال: إنى ضقت ذرعا بالبلد یا أبا بكر سأمضى إننى ها هنا الصديق أمسى لا يني قال: هب لي منك حُبًّا وابقني قے مُ أخے واركب إذن راحاتے قال فاقبل من لدن ناصيتي

<sup>(</sup>۱) دیوان محمد فضل إسماعیل ص ۳۲، ۳۳.

وهنا نرى كيف استطاع الشاعر بحسِّه المرهف أن ينقلنا إلى هذا المشهد الدرامي المؤثر وقد اعتمد فيه على الصدق الفني حيث تمكن من تجربته معتمدا على أدواته من خلال الوصف والحوار القصصيي في كثير من مواقفه مع استخدام لغة الحكاية وسرد الحوادث في بنائه الفني.

وهنا نلمح الشاعر معتمدا على روح السرد القصصى الأنيق حاكيا الموقف في يُسْر وتشويق معتمدا على طرق التعبير إنشائية أو خبريةً:

هذه (عائشة) اهتمت بما كان يحوى للطريق الوعر

جه زوا زادا جهازا قيّما في جراب من متاع الوبر وانبرت (ذات النطاقين) وما فتئت تربطه لم تخرر ومضي الإثنان حتى لحقا "غار ثور" يا له من سرب خلدا للدهر فيما مضى سيرة كالمسلك بين الكتب(١)

ويحكى أيضا على سبيل السرد كاشفا عن عمل كل فريق من الفريقين فريق الهدى المتمثل في الرسول (ﷺ) وأبي بكر وفريق الضلال المتمثل في الكفار الباحثين عن الرسول ( ) وصاحبه يقول:

> أوغلا فے الغار ثے اعتصما ينذرعون الأرض بحثا عنهما فانتهى للغار يفتى مقسما

حيث ماج القوم عند الحرم ومشي القائف (٢) إثر القدم أنَّ عند الغار زيغ الفهم ها هنا يا قوم ضاع الأثر ها هنا ضاعت أصول الدرب ها هنا أمست تغل الفكر ليس عندي بعد ذا من سبب

نَقُّ بَ القَّوْمِ وطال الجدل حين ناحت ذات عش طربا واستوى بالعنكبوت المثلل فے فسیح واهن قد نصبا

<sup>(</sup>١) السابق نفس الصفحة

<sup>(</sup>٢) القائف: من يُحسن معرفة الأثر.

أخفق وا فے سعیهم فارتحلوا جعلوا للفذ منهم مائة إنْ شفي نفسية جاحدة من دماء المصطفى المحتجب

واستشاطوا بعد هذا غضيا مغريات من ذوات القشب

هذه أحلام قوم ذهلوا عن حدود العدل لم يعتبروا لست أدري كيف غرَّ الأمل أيُّ جـــرح بعـــد ذا ينـــدمل یا لهذا من عجیب یا لهم خيية الله احتوت آمالهم

هــؤلاء القــوم حــين ائتمـروا إنْ همو فازوا وتَمَّ الظفرُ من طغام أغرقوا في الكذب فاستقرت في الحضيض الخرب

ونجا المبعوث مما نسجوا من خيوط واهيات الحيل جاءه بعد الثلاث الفرج فمضى بحثث سير الإبل فــــى صــــباح نـــوره منـــبلج ها هنا فاز العلا والشرف وازدهي التاريخ بين الحقب

يا لها من ساعة لم تحل إخوتي أرجوكمو أن تقفوا في خشوع لحظة في رهب(١)

أنظر معى إلى هذا المشهد الذي حمل وجه المقارنة بين فريق الحق وفريق الضلال وبين خيبة الأمل وفوز العلا والشرف وبين ظلام الكفر ونور الهداية والإسلام وبين إخفاق المشركين في سعيهم وفوز المسلمين في تحقيق أملهم. كل هذا عن طريق السرد القصصي الذي سار عليه الشاعر.

<sup>(</sup>١) السابق ص ٣٤، ٣٥

## ٦- تلاحم الأبيات وتر ابطها:

لقد حقق الشعراء العرب – من قبل – نظرية التلاحم والترابط بين الأبيات، وتعدد الموضوعات في القصيدة الواحدة لا يفقدها الترابط والتلاحم ولا يفقدها طابع الوحدة التي تظهر بوضوح في معظم الشعر العربي منذ العصر الجاهلي وحتى العصر الحديث.

وفي العصر الحديث نادي النقاد والأذباء بتحقيق التلاحم والترابط بين أبيات القصيدة من خلال حديثهم عن الوحدة العضوية والوحدة الفنية، ومنهم من نادي بحتمية تحقق الوحدة الموضوعية التي تسرى في القصيدة من أولها إلى آخرها في تسلسل واضح وترابط متين.

وفضل إسماعيل أحد شعراء العصر الحديث الذين فطنوا إلى حتمية التلاحم والترابط بين أبيات القصيدة وبين أفكارها ومعانيها، ومن ثم جاء شعره مرتبطا في أبياته متلاحما في تراكيبه متجانسا في ألفاظه وأساليبه والدليل على ذلك ما نراه في الكثير من قصائده. فمثلا قصيدته: (أيتها الدنيا كفي) يقول:

ردوا زخارف دنياكم وجافوها فكم أضَرَّت بنا الدنيا وأُهْلُوها من غرَّة الغرض الفاني وأعجبه صفو الحياة قضي الأيام مَشْدُوها فما ندمتُ على شئ ولا دمعت يا نفسُ ما أنت والدنيا وقد سخرت تتكّر الأهل والأصحاب وانقشعت ماذا تريدين بعد اليـوم مـن نفـر ران الزمان على سمعي وعاطفتي حتى تجهّمت الأقدارُ وانكسرتُ فلا الرياضُ رياضٌ إنْ هي ابتسمت

جَرَّبْتُ من حلوها ما راح يُطْرِبُني وذُقْتٌ مَن مِّرِّها ما كان مكروها عینای إلاَّ علے نفسے أعزَّیها منك المقادير وامتدت عواديها لك القلوب التي اربَّدتْ نواحيها كانت عهودهمو إفكا وتمويها ومال بالعين فازوّرت مأقيها منيِّ عصا كَنتُ في ضيْقي أُرَّجِيها ولا الغصون غصونٌ في تَثَّنيها

ولا البلاَبِلُ والأطيارُ إنْ صدحتَ نبراتُ شَدْةِ وانْ رَبَّتْ أغانيها (١)

وهنا حين ننظر إلى هذه الأبيات نجدها مترابطة متلاحمة إلى مدى بعيد وقد أعطت صورة واضحة للزهد والتوبة والسخط والتُّبرم من الدنيا بقدم الشاعر دعوة إلى التمسك بالزهد وترك زخارف الحياة الدنيا لأنها كثيرا ما أضرَّت بنا وبأهاليها، ومن غَرَّةُ العرضِ الفاني وأعجبه صفاء الحياة قضى دهره متحيرا مندهشا، وكيف لا وقد امتدت عوادي الحياة الدنيا إليه فأصابته وسخرت منه مقاديرها وتنكر الأهل والأصحاب، وعهودهم إفك وتمويه وتضليل وكذب، واستقبلته الأقدار بوجه عابس كريه وانكسرت عصاه التي كان يركن إليها في ضيقه وشدته وهنا تخلي عنه الجميع مثل الحياة الدنيا، فكما أن زخرفها عرض فكذلك عهود الأهل والأصحاب إفك وتمويه موقف تسيطر عليه الكآبة وجو يغلب عليه الحزن:

فلا الرياض رياض إنْ هي ابتسمت ولا الغصون غصون في تَثَنِّيها

ولا البلابل والأطيار إنْ صَدَحَتْ نبرات شدو وانْ رَنَّتْ أغانيها

ومن ترابط الأجزاء وتآلف الأبيات ما قاله الشاعر في قصيدته (الشهر الذي أنزل فيه القرآن):

> وما الصوم ما أدراك ما الصوم؟ إنه هو الروح تسمو الصغار يُشينها فما كان للصلصال والطين قيمة ترَّفِع قليلا عن خنا الأرضَ وإتئد إذا أنت لم تصبر على الجوع والظمأ وما كان هذا وحده لك شافعا فمن لم يَصنن شتى الجوارح عن أذى وليس لجبار السموات حاجــةً فإنْ رمضان امتدَّ بالفضل شَهْرُهُ

لَقُرْبَـــى لـــذات الله أكـــرم مــنعم ولا هے تشقی بین لحم وأعظم سوي دَوْس أقدِام ووطء بمنسم أمام جلال الله توجر وتسلم من الفجر حتى مغرب الشمس فاندم إذا النفس عن غيَّ الهوا لَمْ تقوم فما صومه إلاَّ كمحض تَوهُم إلى مثل هذا النوع إنْ جاع أوْ ظَمِي فما هو إلاَّ نفحةُ الله فاعلم

<sup>(</sup>۱) ديوان فضل إسماعيل ص ۷۱

هـو الشـهر بالقرآن قـد عـمَّ نـوره ملائكة الرحمن فيه تتزَّلت به ليلة القدر التي ليس مثلها به الغزوة الكبري (ببدر) قضى بها فلم يبق من شرك ولا من ضللة كما تــمَّ للإســلام نصــرٌ مؤيــدٌ لذا كان هذا الشهر فرضٌ صبامه

وأثره المولي بخير معمرم وبالروح فيها كان أكبر مغنم ولا ألف شهر بالحساب المرقم ملائكة المولى على كل من عمى ولا من فساد أو سيبل لمأثم وَحَسْ بُك أَنَّ الله خير متمم بأجلى معانى اللفظ في كل معجم(١)

وهنا ننظر إلى هذه الأبيات وقد تلاحمت وترابطت في بوتقة واحدة وقد يقول قائل: إنه من الممكن تقديم بعض الأبيات على بعض وتأخير بعضها على بعض ومعنى ذلك أنه لا ترابط ولا تلاحم ويقصد بذلك التلاحم العضوي وهذا لا أقصده وانما أقصد بالتلاحم الترابط والتوافق بين الأبيات على أي وضع كان ترتيبها، كما أقصد تلاحم التراكيب والأجزاء وتمازجها في البيت الواحد.

وإذا كانت الأبيات قد فقدت الوحدة العضوية فإنها لم تفقد الوحدة الفنية، حيث ربطت بين أجزائها وجمعت بينها في كّل مترابط متكامل، كالرسام الذي تتعدد ألوان لوحته وتختلف في ترتيب استخدامه لها، ولكن النتيجة النهائية في عمله تتمثل في لوحة متكاملة لا بهم فبها أي الألوان تَقَدَّمَ وأبُّها تأخَّر.

لقد كانت ألفاظ الشاعر تتسم بالتراثية فقد أَثْرَتْ الثقافة العربية الأصلية شاعريته التي استقاها من منابعها الأصلية حيث درس اللغة العربية وتعرف على الأدب وحفظ الشعر قديمه وحديثه وذلك من خلال دراسته الأزهرية المتنوعة وقد أحدثت صلة بين نتاجه ونتاج السابقين على امتداد العصور الأدبية.

ومثال ذلك تأثره بألفاظ الشعراء السابقين الذين قرأ لهم وتأثر بهم ومنهم زهير بن أبي سلمي الذي يقول في معلقته: ومن لے یُصانع فے أمور كثيرة

يُضَرَّس بأنياب ويوطأ بمنسم (٢)

<sup>(</sup>١) السابق ص ٨١

<sup>(</sup>٢) ديوان زهير ص ٧٧ شرح الزوزني - دار العودة - بيروت والمنسم: طرف خف البعير مثل الظفر للإنسان.

ويقول شاعرنا:

سوي دَوْسِ أقدم ووطءٍ بمنسم (١)

فما كان للصلصال والطين قيمة

وشبيه بما سبق أيضا قوله:

ومال بالعين فازورت مآقيها (٢)

ران الزمان على سمعي وعاطفتي

واللفظ ازور قاله عنترة في معلقته وهو يصف فرسه في الحرب يقول:

فازوّر من وقع القنا بلبَانه وشكا إلىّ بعبرة وتحمم (٣)

وشبيه بما سبق أيضا لفظة: الثعلبان وردت في قوله وهو يكشف عن المجتمع الجاهلي قبل الإسلام:

هـ و الإنسان كَفَّار ظلوم يميل به الأذي كالأقعوان إذا عاهدته يوما تخلَّى وراغ بطبعه كالثعلبان

هذه اللفظة وردت في قول القائل حين راي الثعلب يبول برأس صنم من الأصنام التي كانوا يعبدونها في الجاهلية:

أربّ يبول الثعلبان برأسه؟ ضل من بالت عليه الثعالب

هذا بالإضافة إلى الألفاظ القرآنية والنبوية المطهرة ومما تجب الإشارة إليه وجود بعض الألفاظ التى تحتاج من القارئ إلى معجم يكشف له عن المعنى وهي قليلة.

وخلاصة الأمر أن من الظواهر اللغوية التى ظهرت في دراسة الفاظ الشاعر وأساليبه ظاهرة استلهام القرآن الكريم والاقتباس منه مما أعطي الصياغة الشعرية عنده قيما جمالية وثراء معنويا وبُعْداً روحانيا والشاعر في استلهام للنص القرآني كان على قَدْرٍ كبير من الوَعْي للقيم القرآنية والسمات الدلالية للنص القرآني مما يدل على أن له بصيرة ناقدةً وموهبةً رائعةً.

<sup>(</sup>۱) ديوان فضل إسماعيل ص

<sup>(</sup>۲) السابق ص ۷۱.

<sup>(</sup>٣) ديوان عنترة ص٣٠ شرح أ. كرم البستاني – دار صادر – بيروت

ومن الظواهر الأسلوبية في شعر محمد فضل إسماعيل ظاهرة التكرار بما لها من عظيم الأثر في تعميق لغة الإيقاع بكل ما تحمله من إثارة وإيماء كذلك ظهرت الحكمة عند الشاعر وَسَرتُ في شعره وَدَلَّتُ علي بصيرته النافذة وتجربته الطويلة في الحياة كذلك لغة القص والحوار والسرد القصصي وترابط الأبيات وتلاحم التراكيب فقد جاء شعره متجانسا في تراكيبه مترابطا في أساليبه مما أعطي تجاربه الكثير من سمات الجودة التي دلت على صدق الشاعر ونبل عاطفته وسمو تجربته، مما طبع شعره بالجودة الفنية والأصالة التعبيرية.

## ثانيا: الصورة الشعرية:

الصورة الشعرية جزء مهم من أجزاء العمل الشعري فهي "ركن كبير وعنصر جليل من عناصر الأدب الذي هو التعبير بأسلوب جميل عن عاطفة "الأديب" (١) وعلى ذلك "فالصورة الشعرية واحدة من الأدوات الأساسية التي يستخدمها الشاعر الحديث في بناء قصيدته وتجسيد الأبعاد المختلفة لرؤيته الشعرية فبواسطة الصورة يشكل الشاعر أحاسيسه وأفكاره وخواطره في شكل فني محسوس وبواسطتها يصور رؤيته الخاصة للوجود وللعلاقات الخفية بين عناصره "

وتعطى التعبير إضاءات خاصة تعبر عن أحاسيس الشاعر وخواطره كما تتمثل أهميتها في الطريقة التي تجعلنا نتفاعل مع ذلك المعنى ونتأثر به(٦)

وحين ننظر إلى الشاعر محمد فضل إسماعيل فإننا نجده يستمد رؤاه من نبع القيم الإسلامية والمبادئ الإيمانية حتى لنجد شعره نسيجا واحدا متلائما متلاحما يقوم على أمر الدعوة والإرشاد ونبذ السلوك المعوج ونقد سلبيات المجتمع فالرأي صيار للجبان واليأس دب في كل النواحي والعدوان والبغي عمَّ كل الأرجاء حتى الأكواخ، وانقلبت الأمور والموازين، حتى أصبح صاحب الحق غريبا عن الدنيا يُعانى ما يُعانى، ففي القرآن الكريم بُغْية كل إنسان ويا ليت الجميع يحتكمون إليه. يقول الشاعر في قصيدته: (أبا الزهراء إن الأرض شاهت):

أبا الزهراء إن الأرض شاهت وصار الرأي فيها للجبان وخييَّم فوقها نسَج الهوان وما سلمت من الجشع المغاني عن الدنيا يعاني ما يعاني كفيل بالعدالة والضمان

ودبَّ الباس في كل النواحي ففے الأكواخ عدوانٌ وبغے ً وأصبح كل ذي حق غريبا وفي الإسلام لو علموا كتاب

<sup>(</sup>١) مدارس النقد الأدبي الحديث د. محمد عبد المنعم خفاجي ص ٥٥ – الدار المصربي اللبنانية.

<sup>(</sup>٢) عن بناء القصيدة العربية الحديثة د. عشري على زايد ص ٦٨ الطبعة الثانية ١٩٧٩ مكتبة دار العلوم.

<sup>(</sup>٣) الصورة الفنية في التراث النقدي والبلاغي د جابر عصفور ص ٣٦٣- دار المعارف المصرية.

فتحت المشرقين به فكانا كما ترضي .... ودان المغربان (١)

وهنا نلاحظ اعتماد الشاعر - في كشفه عن هذه الصورة على الاستعارة المكنية أو ما يُسمى بالتشخيص حيث جعل اليأس إنسانا يَدُّبُ في كل النواحي وكذلك أعطى لنسج الهوان ما للإنسان من حركة وسكون، مما يدل على سيطرة روح اليأس والهوان على كل النواحي وكذلك سيطرة روح العدوان والظلم والبغي والجشع، وضيق الشاعر مما يحدث في مجتمعه من سلبيات لا يرضي عنها أحد كل هذا كان في مجتمع وحشى دنيء لا ضمير يؤنبه ولا وازع يزجره يفعل كل

المحرمات وبُيطن غير ما بُظْهر بقول: هـــو الإنســـان كفـــارٌ ظلـــوم إذا عاهدت بوما تخلَّ في وراغ بطبع له كالتُعْلبان أعوذ بعفوك اللهم ممن نفوسٌ لا يُؤَنبُهَا ضميرٌ وشعب كان وَحْشياً دنيئا فمن وأد البنات إلى عناد ومـــن ظُلـــم يُطـــيح بأبريـــاء ومـــن نُصُــب وأزلام وخَمْـــر إلى وَثَان قد اتخذوه ربا أولئك أُمةٌ كفروا وضلوا

بمبالُ به الأذي كالأُفعوان يُكِّنُ ضميره غُيْرَ العيان تسف بها قذارة الامتهان فهذا آثے وأخوه جان إلى شَغَب إلى حرب عوان إلى تكد إلى همِّ الزمان إلى أشر وكذاب وزان وما للصخر في عمل يدان ولجُوا في الضلال والافتتان(٢)

ولا يخفى على الناظر إلى هذه الصورة ما فيها من حسن التقسيم أو المقابلة، حيث كشفت عن الحياة الهمجية التي كان يعيشها هؤلاء الجاهليون. من وأدِ البنات والعناد والشغب والحرب المستعرة لأَتْفَهِ الأسباب، والظُلْم، ظُلْم النفس والغير، والنَّصِّب والأزلام والخمر والكذب والزنا والأوثان وما شابه ذلك.

<sup>(</sup>١) ديوان محمد فضل إسماعيل ص ٦٤

<sup>(</sup>٢) ديوان محمد فضل إسماعيل ص ٢٤، ٦٥

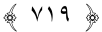
وننتقل إلى صورة أخرى في معرض حديث الشاعر عن زفاف آمنة بنت وهب (رضي الله عنها) وعبد الله بن عبد المطلب (رضى الله عنه) وحمل آمنة (رضى الله عنها) رسول الله (ﷺ) وهي صورة تعتمد على التشبيه الرائع والاستعارة المكنية الكاشفة عن تغير الكون وتحوّله من الظلام إلى النور، ومن الظلم إلى العدل ومن العذاب إلى الرحمة ومن الذلة إلى العز يقول:

وكان أن حملت نورا كما لبست من السعادة ما شاءت من الأزر وجاد مكة صوب الغيث فانتعشت وبارك الله فيها طيب الثمر فما تقيم على ضيم ولا كدر للعالمين بدت في أجمل الصور (١)

رُفَّتُ إلى جَنْب عبد الله آمنة في موكب بجلال الله مزدهر وصافحتها ليالي العز خالصة وهكذا كان هذا الحمل مرحمة

ولا يخفى ما في هذا التصوير الرائع من تشبيه بليغ وتشخيص جميل، فقد شبه الشاعر السعادة التي عَمَّتْ السيدة آمنه (رضي الله عنها) حين حملت برسول البشرية (ﷺ) بالإزار الذي يُلبس على سبيل الاستعارة المكنية وهذا للدلالة على أن هذه السعادة قد غمرت السيدة آمنة (رضي الله عنها) من جميع أنحائها، كيف لا وقد غيّر مجيئه ( البشرية كلها وغيّر حالها من الأسوء إلى الأفضل فبارك الله (عز وجل) مكة والزروع والثمار وأنزل عليها الغيث بعد الجدب والقحط، فصافحتها ليالي العز خالصة فما عاد فيها ذل ولا كدر وهنا نلحظ الاستعارة المكنية أو التشخيص في البيت: (وصافحتها ليالي العز خالصة... ألخ) حيث جعل ليالي العز إنسانا له أيدٍ يُصافح بها مما يدل على تغيُّر حال مكة من الذلة إلى العزة ولا يخفى أيضا أن الشاعر في هذا التصوير الرائع قد اعتمد على أسلوب الخبر.

كذلك نجده يصور دار أبى بكر الصديق (الهرية) في قصيدته (حديث الهجرة) تصويرا رائعا، فحين زار رسول الله (ﷺ) أبا بكر ليُعْلَمه بأمر الهجرة فرحت



<sup>(</sup>١) السابق ص ٢٨

الدار واضطربت فرحا لقدوم رسول الله (ﷺ) إليها، وانبري أبو بكر (ﷺ) مسرعا ولم ينتظر استجابة لأمر رسول الله (ﷺ) وفي هذا دلالة على حبه الشديد لرسول الله (ﷺ) وفي هذا التصوير اعتمد الشاعر على التشخيص أو الاستعارة المكنية في تصويره للدار وعلى الحقيقة في كشفه عن حال أبي بكر (١١) حين زيارة الرسول (ﷺ) له يقول الشاعر:

> هشَّت الدارُ وماً جتْ طرباً قال: فادخل قال: أخشى الحربا إنَّ في أمري لسراً عجبا قال: فادخلُ لا أرى من حرج يفتدون المصطفى بالمهج

وانْبَرى الصِّدِّيق لـم ينتظر فاصرف الأغيار واكتم خبري إذْ أري نفسي أمام الخطر إنهم أهلُك عند النُّوب مرحباً فادخال ولا تكتئب (١)

كذلك يكشف لنا الشاعر عن صورة الرسول (ﷺ) المتكاملة، صورة أغلى إنسان على الوجود، فهو الأمل والإخلاص والوفاء، ومفرح المحزون وباعث السعادة والفرح في جو الحزن والأسي، وهو لسان كل شاك وأسير يقول:

يا ابن عبد الله أنت الأمل أنت للإخلاص أعلى مثل أنت سُر للهدي متصل طبت نفسا حبث طاب العمل أنت للمحزون سلوي إن بكي أنت روح في ليالي الكرب أنت للعاني لسان إنْ شكا لك عند الله خَير الرُبِّب (٢)

أنت حلى المجد عند العطل فاحتواك الجاه بين الرسل

ولا يخفى علينا ما في هذه الأبيات من تصوير رائع اعتمد فيه الشاعر على التشبيه البيلغ والتصريح الرائع والاستعارة البارعة، حيث شبه المجد بالجيد (العنق الذي يوضع عليه الحلي) وحذف المشبه به على سبيل الاستعارة المكنية،

<sup>(</sup>١) السابق ص ٣٢

<sup>(</sup>٢) السابق ص ٣٩

فالرسول (ﷺ) حُلَى هذا المجد في جميع الأحيان وبخاصة حينما يُعَطِّل هذا المجد من الحُليّ والزينة.

وحين يتحدث الشاعر عن غزوة بدر وعن المشركين وَحَميَّتهم للجاهلين يكشف عن صورتهم وقوة تمسُّكهم بضلال الجاهلية مع معَرفتهم بسماحة الإسلام وتهذيبه للنفوس وتربيته لها يقول:

> ما عابهم غير أنْ كانت حميتهم تشبثوا بجذوع الكفر ما رجعوا جاء النبے بدین اللہ وابتدأوا

للجاهلية لا تخلو من الريب لما تبيّن في الإسلام من شذب يستعرضون صنوف الحرب والضرب

ضاق النبي بهم ذرعا وجاهدهم ويح العداوة كم جاءت من العصب<sup>(١)</sup>

وهنا يعتمد الشاعر في كشفه عن المعنوي على المحسوس المادي، يعتمد في كشفه عن صورة الكفر على التشبيه المحسوس، حيث يشبه الكفر (المعنوي) بجذوع الشجر (محسوس) مما يدل على شدة استفحال الكفر ووصوله إلى مرتبة قوية لم يصل إليها من قبل، فقد صار قوياً كبيراً ضخما كالشجرة الكبيرة الضخمة التي ضَرَبَتْ جذوعها في الأرض وتمكنت من الأرض تمكنا كبيرا، فهولاء تمسكوا بقوة في جذوع الكفر ولم يرجعوا عماهم فيه وعماهم عليه من ضلال وكفر ولم يبالوا مع معرفتهم بسماحة الإسلام وتعاليمه. وهذا على سبيل الاستعارة المكنية.

وحين ننظر إلى الشاعر في قصيدته: (أراد ربك خيرَ الناس) نجده يكشف لنا كشفا رائعا عن صورة الطبيعة الساحرة الآخذة بالألباب الفاتنة للقلوب والأبصار، حتى يصل إلى حَدِّ التشخيص، حيث يجعل من هذه الطبيعة الساحرة أناسا آخرين تدور بينهم الحركات والهمسات والمداعبات، فكم للنسيم من دعابات مع الغصون، وكم للزهر من نفحات بنشرها في الأصال، وكم للروض من موسيقا تبعثُ لحنَ الطبيعة، كم للأغصان من همسات يُجادلها صوت الحفيف، وكم يفيض النّهر من تحت هذه الأغصان فيداعبها حينا وآخر بصافي الود يَسْقيها، يشكو فتسمع أنَّاتِ



<sup>(</sup>١) السابق ص ٤٠

مُرَّجعة من الحَرير كولهان يُناجيها، وكم للطير من احتيال وتبختر وغناء في هذه الحديقة الغَنَّاء وهذه الرياض الساحرة، تَشدو بأعذب الألحان فرحا وسرورا يقول الشاعر:

سر في الخمائل وانظر في نواحيها كمم للنسيم دعابات إذا خطرت والزهر ينشر في الأصال نفحته والمروض تصدح موسيقاه باعثة إذا تهامست الأغصان جاوبها وفاض من تحتها نهر يداعبها يشكو فتسمع أنات مرجعة والطير يختال في أنحائها طربا كمان داود بالمزمار أرسما أرسما فالشعر من لغة الأطيار مقتبس فالشعر من لغة الأطيار مقتبس

فالحسنُ كالسحر من أجلي معانيها على الغصون رأيت السحر يَثيها فيملأ النفس آمالا ويُحييها لحن الطبيعة جلَّ الله باريها صوت الحفيف فزادت في تصبيّها حينا وحينا بصافي الود يسقيها من الخرير كولهان يناجيها يشدو بأعذب لحن من أغانيها إلي الحياة بصوتِ الحقِ يشجيها على المزاهر فوق الأيك شاديها والشعر دنيا هديل الورْق يحدوها(١)

وفي نفس هذه القصيدة يكشف لنا الشاعر عن صورة البشر في الجاهلية فالدنيا مشوهة تارة ينشرها الجهل وتارة يطويها الكفر والأرض فيها مذبحة والناس فوضي كشاة غاب راعيها يعتدي القوي على الضعف والكبير على الصغير والغني على الفقير لا عقل يحكمهم ولا ضمير يردعهم، فالظلم تطغي شهوته على كل شيء وعلى جميع الأهواء، كالخيل الجامحة لا يلويها شيء، ولا حقوق تؤدي إلي أصحابها، ولا العدالة تُرْجَي حين يدعوها أحد، في كل هذا الشوك وهذا الشر قد نبتت ريحانة الدين التي يرويها ماءا الطهر.

يقول الشاعر:



<sup>(</sup>۱) الديوان ص ٥٥

في الجاهلية حيث الأرض مذبحة والظلم تطغي على الأهواء شهوته فلا الحقوق تُؤدَى حين تطلبها في ذلك الشوك والهالوك قد نبتت وَفُوجِيُ الكفر في الأوثان فاندرست أراد ربك خير الناس فانقشعت فلا يغوث إذا نادت بناصرها

يا مهبط الوحى والدنيا مُشَوَّهة الجهلُ يَنْشُرها والكفر يطويها والناس فوضى كشاة غاب راعيها كالخيل إنْ جمحت لا شئ يلويها ولا العدالة تُرْجَب حين تدعوها ريحانة الدين ماء الطهر يرويها وعف الريح ما أبقت لياليها سحابة الجهل وانجابت دياجيها ولا يعوق إذا صاحت بآسيها ولا مناة ولا العُزِّي ولا صنفة مما أرادوا به لله تشبيها(١)

وهنا لا يخفى اعتماد الشاعر في هذه الصورة على المقابلة والاستعارة المكنية والتشبيه البليغ والتشخيص والكناية، فقد اعتمد الشاعر على كل هذه الأجزاء الرائعة في تحقيق صوره البليغة البارعة.



<sup>(</sup>١) السابق ص ٥٥، ٥٦

## ثالثا: الموسيقي الشعرية والإيقاع

لا شك في أنَّ الوزن " هو أعظم أركان حد الشعر وأولاها به خصوصية " (\)ولقد تحدث العلماء كثيرا عن الوزن فقدموا له تعريفات جعلته الفارق الوحيد بين الشعر والنثر، وعلي كل حال فهذه التعريفات بَيَّنَتُ أَثر الوزن في الشعر ومكانته منه.

وإن كان النقاد العرب قد تتبهوا لأهمية الوزن وقيمته الكبري في الشعر فإن النقاد الأوربيين أيضا تبنهوا لذلك ورأوا أن "الوزن ينزع إلي زيادة الحيوية والحساسية في المشاعر وفي الانتباه" (٢)

وأن الوزن أيضا " يفعل في نفس السامع فَيُغَيِّر فهمه لما يقرأ "(٢)

ومما تقدم تبين لنا اهتمام النقاد بالوزن والأثر الأكبر الذي يسبغه على الشعر والوزن في شعرنا العربي هو "مجموع التفعيلات التى يتألف منها البيت وقد كان البيت هو الوحدة الموسيقية للقصيدة "(٤)

وللوزن في شعرنا العربي أثر كبير يظهر أثره على المستمع سواء أكان متعلما أم أميا "فالقارئ الكاتب يعجب عادة بمعاني الكلام أكثر من إعجابه بوقعه في الأسماع، في حين أن الأُمي يستجيب أولا لرنين اللفظ ونغمة وقد ينفعل ويتأثر به تأثيرا قويا، وإن خلا من جمال في مضمونه ومعناه" (°)

وهكذا أُعجب النقاد العرب بالشعر الذي يحتوي على موسيقي داخلية مع الموسيقي الخارجية وقد دل على ذلك نظراتهم المتأنية في الشعر العربي ونقدهم له، حيث عدوا من عيوب أوزان الشعر التخليع وهو "أن يكون قبيح الوزن. وقد أفرط قائله في تزحيفه" (٦)

<sup>(</sup>۱) العمدة لابن رشيق ج۱۱۳/۱ تحقيق الشيخ محمد محي الدين عبد الحميد - الطبعة الخامسة ١٤٠١هـ - ١٩٨١م

<sup>(</sup>٢) مبادئ النقد الأدبي ريتشاردز ص ١٩٨ بترجمة لويس عوض - الأنجلوا المصرية. ١٩٦٣

<sup>(</sup>٣) الأديب وصناعته ص ١٠٩ (مترجم) بدون تاريخ - بيروت

<sup>(</sup>٤) النقد الأدبي الحديث د محمد غنيمي هلال ص ٤٣٦ – نهضة مصر سنه ١٩٩٧م

<sup>(</sup>٥) دلالات الألفاظ: إبراهيم أنيس ص ١٩٣- طبعة أولي ١٩٥٨ الأنجلو المصرية

<sup>(</sup>٦) الموشح للمرزباني /١٢ تحقيقي على محمد البجاوي

والترصيع أيضا وهو "أن يتوخي فيه تصيير مقاطع الأجزاء في البيت على سجع أو شبيه به أو جنس واحد في التصريف كما يوجد ذلك في أشعار كثير من القحول وغيرهم" (١)

وروعة الموسيقي لدي الشعراء تكمن في القدرة الفائقة على انتفاء الأساليب والألفاظ واختيار أعزب ما فيها من ألحان وأصفي ما فيها من أنغام إلي جانب قدرة الشاعر على قياس الموجات الصوتية للوحدات الموسيقية البسيطة (الأسباب والأوتاد) ومزج الأنغام والأصوات في تآلف بديع يأخذ بالألباب ويستهوي النفوس فتهتز في طرب وانتشاء وتتماوج في ابتهاج وارتياح (٢)

والناظر في الشعر الديني لمحمد فضل إسماعيل يجد أن جملة ما تناولته هذه الدراسة

إحدي وعشرون قصيدة في ديوانه: "محمد فضل إسماعيل... شاعر السويس" وقد جاء بحر البسيط في المرتبة الأولي إذ استخدمه الشاعر تاما في ثماني قصائد ومجزوءا في قصيدة واحدة (مخلع البسيط)

ويحتل بحر الرمل المرتبة الثانية في استخدام الشاعر للبحور الشعرية فقد استخدمه الشاعر في أربع قصائد ثم يأتي بعد ذلك بحر الوافر ليحتل المرتبة الثالثة، ثم بحرا الكامل والطويل ليحتلا المرتبة الرابعة، ثم يأتي بحر الخفيف ليحتل المرتبة الخامسة والأخيرة.

وأري أن الشاعر كان يميل إلي البحور الطويلة لما فيها من نفس طويل وامتداد موسيقي يلائم قيمه الإيمانية المتوهجة وعواطفه الدينية المتأججة، ودعوته الإسلامية الخالصة.

<sup>(</sup>٢) القرضاوي شاعر إسلاميا د. يحى محمد أحمد عيد ص ٣٥٩



<sup>(</sup>١) نقد الشعر لقدامه بن جعفر ص ٣٢ تحقيق كمال مصطفى.

## • موسيقى القافية:

أما من ناحية القافية فهي " أهم أجزاء البيت الشعري، لأنها مصدر الموسيقي، ومنشأ النغم والطرب في القصيدة، حيث يستمتع القارئ أو السامع بترددها عليه في انتظام في نهاية كل بيت من أبيات القصيدة (١) وهي ركن مهم من أركان الشعر العربي، وهي شريكة الوزن في الاختصاص بالشعر العربي " ولكلمات القافية صلة بموسيقي البيت، والقافية في الشعر العربي ذات سلطان يفوق ما لنظائرها في اللغات الأخرى، إذا أن بعض اللغات يخلو من القافية" (١).

ولذا فقد اهتم بها الأقدمون والمحدثون فدرسوها، وجعلوها علما يدرس أو موضوعا ذا أهمية يدرس، وجعلوا لها تعريفات خاصة مع دراستهم لموسيقي الشعر العربي. إلا أن هؤلاء الدارسين اختلفوا في تحديدها في العمل الشعري، فمنهم من رأي أنها آخر كلمة في البيت الشعري، ومنهم من رأي أنها الحرف الأخير الذي تبنئي عليه القصيدة وهو الروي، ومنهم من رأي أنها كل شيء لزمت إعادته في آخر البيت الشعري، ومنهم من رأي أنها آخر ساكنين في البيت الشعري وما بينهما والمتحرك الذي قبل الساكن الأول (7) والغالب أنها هي الأصوات التي تتكرر في أواخر أبيات القصيدة، وعلى ذلك تكون حرفا واحدا وهو الروي أو حرفين أو ثلاثة أو تزيد على ذلك كما ظهر عند أبى العلاء المعري في لزومه ما لا يلزم.

والقافية تتألف من عدة حروف هي: الروي والوصل والخروج والردف والتأسيس والدخيل. والروي: هو الحرف الذي تبني عليه القصيدة وتسمي به أو تتُسْبَ إليه فيقال ميمية أو دالية وهكذا.... والوصل: حرف مد (واو أو ألف أوياء) يلي الروي المتحرك فيكون ألفا بعد الفتحة وواو بعد الضمة وياء بعد الكسرة وهاء ساكنة أو متحركة تلي الروي والخروج: حرف مد ناتج عن إشباع حركة هاء الوصل، والردف: حرف مد أولين يقع قبل الروي مباشرة بلا فاصل، والتأسيس ألف

<sup>(</sup>١) أوزان الشعر وموسيقاه بين الأصالة والتجويد د. محمد حسين عبد الحليم ص ١٧٩ – ط أولي سنه ١٩٩٤م.

<sup>(</sup>٢) النقد الأدبي الحديث ص ٤٤٢

<sup>(</sup>٣) في علمي العروض والقافية د. أمين السيد على ص ١٧٣ – دار المعارف

بينها وبين الروي حرف متحرك يسمي الدخيل، والدخيل: حرف متوسط بين الروي والتأسيس (متحرك)(١).

والملاحظ في قصائد شاعرنا الدينية اعتماده فيها على القافية المطلقة بنسبة كبيرة جدا بنسبة 90% والمقيدة بنسبة 0% وقد كان ذلك نتاجا طبيعيا لتوهج عاطفة الشاعر حيث استراح إلي إطلاق القافية لما فيه من إفراغ شحنته الانفعالية والتنفيس عن غيرته الإيمانية والكشف عن نفسه الزاهدة والروح الإيمانية المتعلقة بربها سبحانه وتعالي، فهي روح متصلة بربها لا تنفك عنه، حيث لا ملجأ منه إلا إليه، يلجأ الجميع إليه وحده، فهو سبحانه عنده ما يرجوه الجميع وعنده سبحانه وحده تخفيف البلوي.

رُدُوا زحارفَ دنياكم وجافوها من غَرَهُ العرضُ الفاني وأعْجَبَهُ من خُلُوها ما راح يُطربني جَرَبْتُ من خُلُوها ما راح يُطربني فما نَدِمْتُ على شيء ولا دَمِعَتْ فما نَدِمْتُ على شيء ولا دَمِعَتْ يا نفس ما أنتِ والدنيا وقد سخرت تتكّر الأهلُ والأصحابُ وانقشعت ماذا تريدين بعد اليوم من نفر ران الزمان على سمعي وعاطفتي حتي تجهّمت الأقدار وانكسرت فلا الرياض رياض إنْ هي ابتسمت ولا البلابل والأطيار إنْ صدحت

فكم أضرت بنا الدنيا وأهلوها صفو الحياة قضي الأيام مشدوها وذُقْتُ من مرها ما كان مكروها عيناي إلاَّ على نفسي أُعَزِّيها منك المقادير وامتدت عواديها لك القلوب التي ارتدت نواحيها كانت عهودهم إفكا وتمويها ومال بالعين فازوَّرت مآقيها مني عصا كنت في ضيقي أُرَّجيها ولا الغصون غصون في تثَّيها ولا الغصون غصون في تثَّيها في برات شَدْو وإنْ رَبَّتُ أغانيها

وهنا يتسع بحر البسيط بما فيه من طول واتساع ليقيم موسيقاه الخارجية والداخلية، يتسع لبث خلجات الشاعر وآهاته فقد تنكر الأهل والأصحاب وتغيرت

<sup>(</sup>۲) ديوان محمد فضل إسماعيل ص ۷۱



<sup>(</sup>١) موسيقي الشعر د، إبراهيم أنيس ص ٢٤٨ – طبعة خامسة – الأنجلو المصرية

النفوس وتبددت العهود وصارت إفكا وتمويها، وتجهمت الأقدار، وانكسرت عصاه التي كان يدخرها لوقت الضيق، ولم تعد الرياض كما هي ولا الغصون غصون في تثنيها،

ولا البلابالُ والأَطيار إنْ صَدَحتْ نبراتُ شَدُو وإنْ رَبَّتْ أغانيها

ومن الجدير بالملاحظة في أمر القافية التزام الشاعر بعمودية الشعر في كل قصائده.

أما عن الموسيقي الداخلية فهي لا تقل أهمية عن الموسيقي الخارجية حيث تُشَكِّلْ معها وحدة موسيقية هي القصيدة الشعرية بنظامها الموسيقي الكامل وتتمثل هذه الموسيقي (الداخلية) في أمرين هما: الموسيقي الداخلية الخفية والموسيقي الداخلية الظاهرة وتتمثل الموسيقي الداخلية الخفية في حروف المد وتكرار حروف معينة وألفاظ معينة وتراكيب معينة وعلاقة ذلك بإحداث نغم معين، واختيار ألفاظ ذات إيحاء وظلال والتلاؤم بين اللفظ والمعنى وبين الألفاظ وبين حروف الكلمة الواحدة وتوالى الحركات في الكلمة الواحدة وتتمثل الموسيقي الداخلية الظاهرة في فنون علم البديع أو في المحسنات البديعية مثل: التصريع والترصيع والتقسيم والجناس والتضاد وما شابه ذلك.

ونقدم نموذجا للموسيقي الداخلية الخفية والمتمثلة في التكرار قول الشاعر: من المولى تجنبني العقابا وأعظمهم وأرفعهم جنابا بشعري جئت التمس الثوابا(١)

سلام يا حبيب الله يبقى ليوم الحشر يضمن لي المآبا سلام یا محمد فی صلاة سلام با أعزَّ الخلق جاها ألم يشرح لك الرحمن صدرا ألم يُلهمك في الرأي الصوابا سلام صاحب الإسراء إنك

وهنا نلحظ تكرار الحروف والكلمات وحروف المد ومن هنا فقد تمكن الشاعر من حسن اختيار الألفاظ واتساق الأساليب في شعره، وتخير ألفاظه التي

<sup>(</sup>١) السابق ص ٥٤

عبَّرت عن مشاعره بصدق ويُسر وسهولة واتساق مع العاطفة التي أثرت التجربة، وقد مكنه من ذلك موسيقية الألفاظ في اللغة العربية الشاعرة.

وها هو نموذج آخر على اختيار الشاعر لألفاظ ذات إيحاء وظلال وتلاؤم بين الكلمة والأخرى وبين الحروف والأساليب يقول في قصيدته: (أبا الزهراء إن الأرض شاهت):

أَطَلْتُ الصحتَ فاتهموا بياني وغالبت الشجون فقيل ماتَتْ وغالبت الشجون فقيل ماتَتْ وما أنا بالحذي تلقاه يهندي ولا أنا بالمدلّله في غرامي ولكن عازف لم يلق عوداً وشاعر أمة لم يلق فيها وصب ذاب في الحنيا حنينا فأخفيتُ الهوي وكتمتُ حُبيً وكم في الصمت من آي فصاح

وعِفْتُ اللغو فاتهموا لساني عواطفه... وعاش بلا جَنَان عواطفه... وعاش بلا جَنَان وينطق دون وَعيي واتنزان فتملك كل غانية عناني يَهيبُ رنينَه طرف البنان سوي غصص وأحداث روان فلم يَظْفَرْ بُقًرب أوْ تَدان وطاوعتُ السُكون فما عصاني وكم في الصمت من بكر المعاني

ويا شعري أطَّرِحْ ذِكْرَ الحسان تحياتي قلائد من جُمان ويددها المدي والخافقان وباسم محمدٍ صنعت الأماني وفيه نظمت ساحرة الأغاني

فيا قلمي عَدِمْتُكَ يوم تُلْهُو وَهُلَّا هذه الدنيا وصُوعا وخُصًا خير مبعوث بآي فباسم محمد بسمتُ ليالٍ

محمدُ أنتَ للدنيا ضياءً وأنتَ مثالها في كلِ آن وأنصت كمسا أراد الله نسورٌ خُلقْتَ فكنتَ للرحموت ظلاّ بُعِثْتَ بدين ربك حيثُ تبني فلم تركن إلى خور ولكن ولقنت الحياة أجلُ درس حـــوى آدابـــه القـــرآن ســـفرا<sup>(۱)</sup>

وروحٌ لــيس پيــأس منــه عــان ورُكْناً للهداية والأمان صروح الحق فيما أنت بان حَمَلْتَ العِبَءَ وَحُدَكَ غير وإن تصافح بعده المتخاصمان لهذا الناس من قاس ودان

وهنا نجد الشاعر قد تَخبَّر ألفاظه أحسن اختبار فأبان عن تجربته، وأفصح عن عاطفته في انسياب موسيقي حافل كَمُن في مقاطع الكلمات وتكرار بعض الحروف مثل حروف العطف وحرف النون إلى جانب تكرار بعض الألفاظ إلى جانب حروف المد واللين فضلا عن إطلاق القافية، بالإضافة إلى تلائم الألفاظ وتجانسها، لقد أعطى كل ذلك أبعادا موسيقية متنوعة يهتز لها القارئ ويفتتن بها السامع وإذا أردت أن تُغير لفظاً بلفظ من عندك الصطدم به السمع وإختل البناء الموسيقي للنص فمثلا لفظتا (عَدِمْتُكَ واطَرِّح) بما لهما من بُعْد موسيقي وايحاء معنوى حيث يقول الشاعر:

فيا قلمي عدمتك يوم تلهو ويا شعري أطرِّح ذكر الحسان إذا غيرنا اللفظتين وعدلنا البيت إلى الصورة التالية:

فيا قلمي فقدتك يوم تلهو ويا شعري دع ذِكْر الحسان

وجدنا أن البيت قد خرج عن معناه وموسيقاه حيث نَبَتْ اللفظتان عن موضعهما ووقعهما ورنينهما كما فقدنا روح الإيحاء وأثره المعنوي وهذا إن دل فإنما يدل على أن لكل لفظة موقعا وعمقا ولكل مفردة وقعا وبُعْدا.

<sup>(</sup>١) السابق ص ٦٣، ٦٤

ومن صور الإيقاع المثيرة (الخاصة بالموسيقي الداخلية الظاهرة) في شعر محمد فضل إسماعيل الترصيع وقد اعترف به النقاد قديما وبقيمته في الأداء الفني ولذا عرَّفه قدامه بن جعفر في كتابه: (نقد الشعر) بقوله: "هو أن يتوخي فيه تصيير مقاطع الأجزاء في البيت على سجع أو شبيه به أو من جنس واحد من التصريف كما يوجد ذلك في أشعار كثير من القدماء المجيدين من الفحول وغيرهم" (أوهو أيضا "ضرب من الإيقاع الصوتي والانسجام الموسيقي الذي يسيطر بنغمه على الحس السمعي ويستهوي القلوب بمعانيه مما يشهد لصاحبه بمهارة نسج المفردات وبراعة نظمها. (1)

ومثال ذلك قول الشاعر في قصيدته : (أراد ربك خير الناس $^{(7)}$ ) كاشفا عن حال الجاهلية:

فلا الحقوق تؤدي حين تطلبها ولا العدالة تُرْجي حين تدعوها

وقوله في نفس القصيدة: فلا يغوث إذا نادت بناصرها ولا يعوق إذا صاحت بآسيها

وقوله في نفس القصيدة أيضا:

يا مهبط الوحي والدنيا مشوهة الجهل ينشرها والكفر يطويها

وقوله عن معجزة القرآن الكريم في قصيدته: (استقبال رمضان) (٤) هـــذا كـــرم ســـماوي لـــه أدب عـال ومـا هـو موضـوع ومفتعـل فلــيس شــعرا ولا نثــرا ولا فقــرا ولا أسـاطير ممـا يحمـل الــدجل

كذلك اعتمد الشاعر في موسيقاه الداخلية على فن التصريع والتصريع في الشعر هو " تقفية المصراع الأول وهو يشبه مقدمة موسيقية خفية قصيرة تلهب إحساسنا" (١)

<sup>(</sup>١) نقد الشعر ص ٣٢.

<sup>(</sup>٢) القرضاوي الشاعر إسلاميا ص ٣٧١

<sup>(</sup>٣) ديوان محمد فضل إسماعيل ص ٥٥، ٥٥

<sup>(</sup>٤) السابق ص ٧٧

ومثاله قوله في أول قصيدة التضحية والفداء <sup>(٢)</sup> (متحدثا عن قصة سيدنا إسماعيل عليه السلام)

عيدنا الأضحي هو العيد الكبير فيه بالآمال قد طاف البشير وشبيه به أيضا قوله في أول قصيدة: (في منزل الوحي) (٣)

سبحان من علم الإنسان بالقلم ما ليس يعلم جلَّ الله ذو الكرم كما اعتمد شاعرنا أيضا على حسن التقسيم والمقابلة ومن ذلك قوله في

يا حبيب الله يا أغلي المني يا شفيع الخلق يا نور السنا وقوله في قصيدة (استقبال رمضان) (٥)

ففيك يا رمضان الحق منبلج وفيك للواحد الديان نبتهل

وقوله في قصيدة (أبا الزهراء إن الأرض شاهت) (١) مصورا حياة الجاهلية: نفوس لا يؤنبها ضمير تسف بها قدارة الامتهان وشعب كان وحشيا دنيئا فهذا آثام وأخوه جان فمن وأد البنات إلى عناد إلى شَغَبِ إلى حرب عوان ومن ظُلْم يطيح بأبرياء إلى نكد إلى هم الزمان ومن نُصّب وأزلام وخمر إلى أشر وكذاب وزان إلى وثان قد اتخذوه رَبًا وما للصخر في عمل يدان

فانظر معي إلي حسن الجرس ووقع الأصوات واتفاقها وانتظامها في الأبيات السابقة مما جعل هذه الأبيات منظومة موسيقية متكاملة كل بيت فيها أشبه

قصيدة: (يا حبيب الله) (٤)

<sup>(</sup>١) الشعر وإنشاد الشعر الأستاذ على الجندي ص ٣٤ – دار المعارف القاهرة سنه ١٩٦٩

<sup>(</sup>٢) ديوان محمد فضل إسماعيل ص ٨٣.

<sup>(</sup>٣) السابق ص ٦٨.

<sup>(</sup>٤) السابق ص ٦٩

<sup>(</sup>٥) السابق ص ٧٧

<sup>(</sup>٦) السابق ص ٦٤

بفاصلة موسيقية متعددة النغم متوافقة اللفظ متأخية التراكيب مما زاد الحس الموسيقي في الأبيات.

وأخيرا.... لا أزال أري أن الموسيقي الداخلية لها رنين أخاذ وأثر خطير في بناء الألفاظ والتراكيب عند محمد فضل إسماعيل في شعره حيث تتوالي الأنغام وتنساب الموسيقي في توافق وتماثل رفع من القيم الموسيقية في قصائده التي جاءت في أغلب الأحيان على البحور الطويلة ليكون فيها متسع لإفراغ شحنات العواطف الإيمانية والإسلامية لديه.

## الفصل الرابع آراء النقاد في الشاعر وشعره

لقد تعرض الشاعر محمد فضل إسماعيل لآراء النقاد في عصره، وكيف لا ينقد وقد قدَّمَ هذا التراث الشعري الهائل في ديوانه الذي بلغ ثلاثمائه وستا وتسعين صفحة تناول فيها معظم فنون الشعر العربي، وعالج فيها قضايا وطنه العربي، وعَبَر فيها عن خلجات نفسه بما فيها من أفراح وأحزان وآمال وآلام وإخوانيات واجتماعيات وابتهالات دينية تعد في صف من عيون الشعر الديني.

لذا فقد اعتبره الدكتور/ مختار الوكيل والأستاذ / عامر محمد بحيري عضو لجنة الشعر بالمجلس الأعلي لرعاية الفنون والآداب والعلوم الاجتماعية (من أبرز شعراء الجيل الماضي، الذي ظهر منذ أوائل العشرينات، ثم قام بحمل الأمانة، بعد أن خلا ميدان الشعر من أمرائه وفرسانه، في أوائل الثلاثينات، وما تلاها.

وقد عاش الشاعر واحدا وسبعين عاما (١٨٩٨-١٩٦٩)، جاهد خلالها جهاداً مريراً في سبيل الحصول على لقمة العيش، ولكنه مع ذلك لم ينكص عن أداء رسالته بالشعر نحو وطنه – الذي حمل القلم، كما يقول –في سبيل الذود عنه، والدفاع عن حرياته وشعراء الحرمان في الأدب العربي، قديمة وحديثه، كثيرون وقد حفل الأدب العربي يذكر أولئك الشعراء، فأورد كثيرا من قصص حياتهم، ومن أشعارهم التى خلدوا فيها آلامهم وحرمانهم.......

أجل، لقد حفل ديوان العرب قديما وحديثا، بشعراء الحرمان. ونحن الآن بصدد الحديث عن شاعر من كبار أولئك الشعراء، الذين عاشوا في عصرنا هذا، وكان على ما ناله من منزلة وشاعرية معمورا فقد عاش محمد فضل إسماعيل عيشة أقرب إلي الأهمال منها إلي ذيوع الاسم والشهرة... كان يكدح ويُضني نفسه، ويبذل جهده، في سبيل النهوض برسالته كشاعر، على الرغم من المحن الداوية التي اكتنفت حبانه... (۱)".

<sup>(</sup>١) مقدمة ديوان محمد فضل إسماعيل.

نعم، يُحسب ذلك للشاعر – أن صعوبة الحياة والكدِّ فيها من أجل الحصول على لقمة العيش لم يثنه عن القيام بأداء رسالته كشاعر نحو وطنه والدفاع عنه. كما يُحسب له تعبيره عن حياته ومجتمعه الذي عاش فيه، فقد عاش آلام عصره وآماله.

وتحسب له أيضا أنه من أبرز شعراء الجيل الماضي كما ذكر في دائرة بين وعبد الحميد الديب فهو في دائرة بينهما يعلو ليصل إلى درجة حافظ أحيانا ويعبر عن همومه وآلامه وحرمانه تعبير عبد الحميد الديب أحيانا أخري كما ذكر د. مختار الوكيل و أ. عامر بحيري.

" وظهرت ملكة الشاعر مبكرة إبان اشتعال العواطف الوطنية في ثورة ١٩١٩م إذ كان مازال في العشرين من عمره، فعبَّر أحسن تعبير بخياًله الشاب وحماسته الفتية عن خلجات نفسه، وعن أحاسيسه تجاه وطنه:

فرعون لم يترك بمصر صغيرة إلاَّ وخلدها عَلي أطواده عجبا! أنرضى أن نعيش أذَلة في العالمين ونحن من أحفاده

وشاءت المقادير أن يمتد به العمر فتأتي ثورة عام ١٩٥٢م، وقد تجاوز الخمسين من عمره فانفعل بأحداثها وما كان ذلك الانفعال إلاَّ لثورته العارمة الشابة في غضون ثورة ١٩٥٩م... ولكنه كان قد نضبج فكرا واستوي ذهنا وتجربة... ومضي يُخرج لنا بين الثورتين شعرا وطنيا متأججا وأناشيد صادقة التعبير عن نفسه الصافية، حتى لقد اشترك عام سنه ١٩٣٦م في المسابقة العامة التي أقامتها الدولة لإعداد ونشير قومي وخرج من هذه المسابقة فائزاً بالجائزة الثالثة بعد نشيد الأستاذين (محمود محمد صادق) و (مصطفي صادق الرافعي).... ولُحِّنَ نشيده وعُمِمَ على المدارس وغيرها من الهيئات الرسمية وفيه يقول مخاطبا نيل مصر:

فاجريا نيل بواديك الأمين إنه وحيّ من السحر المبين نوره في الدهر وضاح الجبين يَنْحَنِي في جانبيه النَيِّران نحرت أبناء الألي طاولوا ملك الشهب قصد خَطَوْنا اللَّهُ عَنِي اللَّهُ في المُوافِق المُوا

أجل، إن شعره الوطني في ثورة سنه ١٩٥٢م، إن هو إلا امتداد لطاقته الشعرية الوطنية التى شُحنت في مطالع الشباب الأول، وتجلت رائعة واضحة كما رأينا في المثلين السابقين وكما نري ذلك في قصيدة قديمة ترجع إلي عام سنه ١٩١٨، حيث قال في وصف قناة السويس وهو بعد في العشرين من عمره قصيدة جيدة نال عليها جائزة (شيخ العروبة) أحمد زكي (باشا) وكانت قلما ذهبيا.... جاء فيها قوله:

يا مُلْتقي البحرين كيف تلاقيا وهما من الجهتين مختلفان؟ يا مهجة الدأماء كم لك من يَدَ على الأزمان قربت أقطار البلاد شمالها وجنوبها فتقارب القطبان ووصلت أشطان التجارة بعضها بعضا فكانت أمْتَنَ الأشطان وتعارفت بيض الشعوب وسؤدها من كل قاص في البلاد ودان (١)

على أن عاطفة الحرمان كانت غالبة على روح الشاعر وهي التى دفعته إلي أن يُكثر من شعر المناسبات لعله يطفر بتحقيق مآربه الخاصة في الحياة كما أنَّ حرمانه وأَلمه قد انعكس بطريق غير مباشر في إخوانياته ولا سيما في دعاباته.... وكثير من شعراء الحرمان عُرقوا بالدعابة الرائعة والنكتة اللاذعة التى يتحصنون بها في مواجهة آلام الحياة... بل إن الشعوب المحرومة كثيرا ما تلجأ إبانِ مَحنِهَا إلي الدعابة والنكتة، تَنْسَي بها آلامها، وتُخَفِّفُ من وطأة ما تشعر به من ظُلْمٍ وشقاء.. وقد تجري تلك الدعابات في بعض الأحابين على ألسنة الحيوان، كما كان يفعل (إيسوب) و (لافونتين) و (عبد الله بن المقفع) في (كليلة ودمنة)... وفي مثل ذلك يقول شاعرنا:

إنتفخ يا هر في هذا البلد وتبهنس وَقُلْ أنا ليث الشري مخلبى كالناب مرهوب القُوي

وامسلاً السدنيا مسواءً إن تَسرِدْ لسم يكن لسي بينكم كفوا أحدَ يتحسداكم وشعري كالبلسد

<sup>(</sup>١) السابق نفسه.

إنما لا تنس إيلم العصا لا تلمني أنت هر لا أسد! (١)"

ولا شك في أن قصائده الدينية نابعةً من نفس إيمانية متصلة بخالقها (عز وجل) أيما اتصال، كاشفة عن نفس صاحبها، وعن عاطفة إيمانية قوية، استمد فيها الشاعر من المعانى الإيمانية والآيات القرآنية والأحاديث النبوية.

" وعلي الرغم من ظروف حياة شاعرنا التي صهرتها الآلام في بوتقة الحانات، إلا أنَّ الناظر في شعر فضل لا يستطيع بحال من الأحوال أنْ يغفل عن قصائده الدينية النابعة من صميم قلبه، والتي تعتبر ابتهالات وصلوات ومناجاة صادقة لاشية فيها..... بل إن الناظر في شعره يستطيع أن يضع دون تَحَرُّجُ هذه الابتهالات الدينية في صف من عيون الشعر الديني ليس في عصرنا المتأخر وحده، بل وفي عصور سوالف شاعت فيها نفحات الشعر الديني وتراتيله الرخيمة ... وها هو في حديثه عن الغارات الجوية على مدينة السويس يمزج السياسة بالدين مزجا رائعا، حيث يقول:

كانت مخابِئُنا التقوي نَلُوذُ بها خير المخابئ ما بالدين نَبْنيْهَا فالدينُ حِصْن قويٌ في جَوانبه ما ينسف الأرض والدنيا وما فيها دينٌ به جاء خيرُ الخلق يَنْشُرُه والجاهليةُ أشواكُ بواديها (٢)"

" ويمتاز شعر الديوان بديباجة قوية وأصالة لغوية وانطلاق لا تحده حدود، فالشاعر طويل النفس في شعره إلى درجة بعيدة، وقد تبلغ القصيدة الواحدة مائة بيت أو مائتين، دون أن يحس ناظمتها ضعفا أو إرهاقا والشاعر جدير بالدراسة التي تضعه وشعره في مكانه الصحيح بين شعراء الرعيل الذي كان هو أحد رواده البارزين (۳) "

<sup>(</sup>١) السابق نفسه

<sup>(</sup>٢) السابق نفسه

<sup>(</sup>٣) مقدمة ديوان محمد فضل إسماعيل

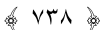
نعم، الشاعر مع هذا كله، مع قوة شاعريته ونضج فنيته وقوة ديباجته وقوة ملكاته كان مغمورا فلم تُسلَط عليه الأضواء، فهو جدير بأن تكْتَبَ عنه دراسات ودراسات حتى يكون قد نال حقه كغيره من الشعراء.

فلقد نقل لنا صورة مجتمعه كما هي بحلوها ومرها، فكان بذلك " مرآةً لعصره، ومرآة لآلامه وحرمانه ولقد عرف كيف يمزج آلامه الشخصية بآلام أُمته وشعبه، فخرج من ذلك مزيج جيد، أعانته عليه ديباجته القوية وحصيلته الطيبة من الألفاظ والصور البيانية، فكان شأنه إذا نظم شأن الناسج على المنوال يحرك خيوطه يمنه ويسرة في سهولة ودعة وطواعية فخرج ذلك الشعر اليسير السهل الذي قد يُخَيَّل لبعض القارئين أنه من السهل جدا أن يكتب وهو ليس كذلك في واقع الأمر ولكنه شعر أخرجته إلى السطور حاسة مُعبِّرة ومخيلة مُفكِّرة وحصيلة من الأدب وارفة مزدهرة.

وإنه ليسعدنا أن تقول منصفين، إنَّ محمد فضل إسماعيل حقيقٌ بأن يُسْلَكَ في دائرة يتأرجح فيها ما بين (حافظ إبراهيم) وبين (عبد الحميد الديب)... فهو يعلو أحيانا إلي مرتبة حافظ... وهو يعبر عن آلامه وحرمانه في بعض الأحابين الأُخري تعبير عبد الحميد الديب... على أن ظروف حياته حكمته هو فكوَّنت منه ذلك المزيج أو ذلك المزاج الذي حدد شخصيته ونصَّ لها سَمْتَهَا المستقيم السَّوِّي. (۱) "

# وتتلخص هذه الآراء الـــــي ذكرها الـــدكتور / مختــار الوكيــل والأســـتاذ / عــامر بحيري فيما يلى:

- ١- أنه من أبرز شعراء الجيل الماضي الذي ظهر منذ أوائل العشرينات
- ٢- أنه صاحب شعر وطنى متأجج وأناشيد صادقة التعبير عن نفسه الصافية.
- ٣- أن قصائده تابعة من صميم فلبه وهي تعد صلوات ومناجأة صادقة لاشيه فيها ويستطيع الناظر وضعها دون تحرُّج في صف من عيون الشعر الديني ليس في عصرنا المتأخر فحسب بل في عصور سوالف شاعت فيها نفحات الشعر الديني وتراتيله الرخيمة.



<sup>(</sup>١) السابق نفسه

- ٤- أن شعره يمتاز بديباجة قويه وأصالة لغوية وانطلاق لا تحده حدود. وأنه طويل النفس في شعره فقد تبلغ القصيدة مائة بيت دون أن يحس سامعها ضعفا أو إرهاقا.
  - ٥- أنه مزج الدين بالسياسة في شعره مزجا رائعا.
    - ٦- أنه جدير بالدراسة وأنه مغمور .
    - ٧- أنه ناقل لصورة مجتمعه بأشكالها المختلفة.
  - ٨- أنه في دائرة تتأرجح فيها بين حافظ إبراهيم وعبد الحميد الديب.
    - ٩- تأثره بأحداث العصر وتطويع شعره هذه الأحداث.

وهناك رأي لناقد آخر وهو محمد بدوي الخولي محافظ السويس، حيث يري أن محمد فضل إسماعيل شاعر كبير وأنه شاعر القوة والوطنية والحماس والأناشيد. يقول: "ومن خلال بحثي عن شخصية السويس وتراثها الأدبي، تَعَرَّفْتُ بشعر الشاعر الكبير الذي افتقدته السويس في إبان نضالها، وهو ابنها البار الشاعر محمد فضل إسماعيل، شاعر القوة والوطنية والحماس والأناشيد.

وقد وجدت في شعره معاني طيبة لاستنهاض الهمم، جديرة بأن تُطبع في ديوان، وأن تكون تجربة موفقة نستمر بعدها في جمع تراث أبناء السويس وأدبهم وشعرهم وفنونهم وألوان نشاطهم، لتصنع به مدينة السويس لنفسها تيارا يشارك في النشاط القومي العام، وفي ذات الوقت يشكل الشخصية المميزة للسويس بصلابة معدنها وبنضالها وصمودها وانتصارها الرائع المُشَرِّف وهذا التراث من وجهة أخري وسيلة من وسائل إعداد المواطنين لمعركة التحرير ولمعركة البناء إذ يجعلهم حريصين على التمسك بشخصية وطنهم ويجعلهم جديرين بِشَرفِ الانتساب إليه والدفاع عنه وتنميته وتطويره والإضافة إليه.

والشعر كان وما زال يُثير الشجاعة ويُذْكي الحماس ويُجَسِّم الآمال ويُعِّد البشر نفسيا وروحيا وثقافيا وسياسيا لخوض المعارك، والاستبسال فيها لكسب النصر أو الاستشهاد في سبيل الله والوطن والمبدأ والعقيدة.

والحق أنني وجدت في ديوان محمد فضل إسماعيل هذه الدعوة واضحة في صوت شاعر بار بوطنه وبقومه، مؤمن بنفسه وبحقه في الحياة الكريمة في أُمّة حرة متقدمة.

ولقد وضع بشعره هذا لبنةً في بناء الشخصية الاصلية لمدينته وكرمها وخلّد ذكراها في أشعاره القوية المجلجلة، ورفع ذكري شهدائها الأبطال الذين ناضلوا عنها حتى استشهدوا في ساحة الشرف ومعارك الحرية.

لقد بقي أنَ تُرد له مدينته بعض الجميل، فتخلده بين أبطالها وأعلامها وشهدائها في ديوان شعره، ليظل التكريم متبادلا بين الأبطال الشهداء والأبطال الأحياء، وليظل النضال متواصلا ومستمرا ومثمرا على تتابع الأجيال.

ولهذا فإن محافظة السويس تحتضن شعر محمد فضل إسماعيل، وتلقاه بالحفاوة والترحيب وتحيي فيه ذكري شاعرها المجيد، وتستعيد به ذكريات بطولتها الخالدة، ليكون شركة متداولة بين الشهداء وبين الأحياء.

وأنا من موقعي في هذه الكلمة أُشجع كل نبوغ واحتضن كل زهرة تتفتح وأدعو أبنائي أبناء السويس إلي العمل، العمل المثمر المتواصل من كل قادر على العمل والإبداع والابتكار، كل في موقعه وكل في مجال قدراته ومواهبه، فإن كل عمل جاد سينال منا كل تقدير، ومن الوطن كل شكر، ومن الله سبحانه وتعالي – أولا وأخيرا – كل جزاء.

وفي ختام هذا التصدير أجدني حريصا أشّد الحرص على أن أقدم الشكر والتقدير لكل من فكر وشارك في جمع هذا الديوان أو أعان على تقديمه للناس، وباسم شعب السويس أُحَيِّي مجلس الثقافة والفنون والآداب على احتضان هذا الديوان، وأشكر للجنة الشعر بالمجلس حرصها على دراسة هذا الديوان وإبراز ما فيه من قيم واتجاهات جديرة بالنظر والاعتبار" (۱)

#### - ويتلفص رأي الاستاذ/ محمد بدوي الفولي فيها يلي:

١- أنه شاعر كبير.

<sup>(</sup>١) مقدمة ديوان محمد فضل إسماعيل

- ٢- إنه شاعر القوة والوطنية والحماس والأناشيد.
  - ٣- أن شعره جدير بأن يُطبع في ديوان.
- ٤- أنه وضع بشعرة لبنة في بناء الشخصية الأصيلة لمدينته.

ويري الأستاذ / الشاعر احمد مصطفي حافظ أن الشاعر تميز بفن إلقاء الشعر فهو أحد الآحاد المتميزين بذلك في العصر الحديث بلا منازع، لما له من صفات أهلته لذلك، فقد تميَّز بحنجرته القوية، وتمكنه من طبقات صوته، وبراعته في الإيحاء والإيماء، وتمثيل المعاني بالإشارات والانفعالات التي تتبدي بوجهة وحركاته المصاحبة لعلو الصوت وانخفاضه وتوسطه لأداء المعاني بدقة وإيضاح... كل ذلك كان يجعل الجمهور الغفير يحتشد بالحفل الذي يعلم أن فضلا سوف ينشد فيه إحدى قصائده... ولا تكف الأكف فيه عن التصفيق له بين الأبيات والوقفات والفقرات مستزيدة مستجيدة مستعيدة. (۱)

 <sup>(</sup>١) شعراء ودواوين أ/ أحمد مصطفى حافظ ص ٢٥٨ والأستاذ مصطفى حافظ أحد الشعراء المعاصرين حيث جمع ديوان الشاعر وقدم له وكتب عن حياته فقد كان صديقا له.

## \_ الخاتمة \_

وجملة القول أن محمد فضل إسماعيل من أبرز شعراء الجيل الماضي ولم يتوان عن أداء رسالته بالشعر نحو وطنه، وظهرت لديه الملكة الشعرية مبكرة إبان اشتعال العواطف الوطنية في ثورة سنه ١٩١٩ وظلت تنمو وتزداد لديه مع غلبة عاطفة الحرمان على روحه وكذلك العاطفة الدينية، حيث يمكن وضع شعره الديني دون تحرج في صف من عيون الشعر الديني ليس فس عصرنا فحسب بل وفي عصور سوالف شاعت فيها نفحات الشعر الديني وتراتيله الرخيمة وقد مزج بين السياسة والدين مزجا رائعا دل على نفس إيمانية وروح إسلامية متحصنة بالتقوى والدين فهما خير سلاح ويُحقق النصر.

وهو شاعر يملك الديباجة القوية والأصالة اللغوية والنفس الطويل إلي مدي بعيد، ومع هذا فهو مرآة صادقة لعصره ومرآة صادقة لآلامه وآلام عصره وشعبه وهو شاعر له مكانته بين شعراء عصره، لذا كان جديرا بالدراسة.

## • المادر:

#### \_ القرآن الكريم:

- 1- أوزان الشعر وموسيقاه بين الأصالة والتجديد د. محمد حسين عبد الحليم طبعة أولى سنه ١٩٩٤.
- ٢- دراسات في الأدب العربي والتاريخ أ. محمد عبد الغني حسن الدار القومية للطباعة والنشر بالقاهرة.
- ٣- دلالات الألفاظ د. إبراهيم أنيس طبعة أولي سنه ١٩٥٨ لأنجلو المصرية.
  - ٤- ديوان زهير شرح الزوزني دار العودة بيروت.
  - ٥- ديوان عنترة شرح كرم البستاني دار صادر بيروت.
- -7 ديوان محمد فضل إسماعيل شاعر السويس المجلس الأعلي لرعاية الفنون
   والآداب القاهرة سنه ۱۳۹۲ هـ سنه ۱۹۷۲م
- ۷- الشعر العربي المعاصر د. عز الدين إسماعيل دار العودة بيروت سنه
   ۱۹۸۸.
  - ٨- الشعر وانشاد الشعر أ. على الجندي دار المعارف القاهرة سنه ١٩٦٩.
- 9- شعراء ودواوين أ. أحمد مصطفي حافظ الهيئة المصرية العامة للكتاب سنه ١٩٩٠.
  - ١٠- الصورة الأدبية د. مصطفي ناصف مكتبة مصر دار مصر الطباعة.
- ١١ الصورة الفنية في التراث النقدي والبلاغي د. جابر عصفور دار المعارف المصربة.
- 17- العمدة ابن رشيق القيرواني تحقيق الشيخ / محمد محي الدين عبد الحميد ج ٢ طبعة خامسة سنة ١٩٨١ دار الجيل بيروت لبنان.

- 17- عن بناء القصيدة العربية الحديثة د. عشري على زايد طبعة ثانية سنه 1979 مكتبة دار العلوم.
  - ١٤- في علمي العروض والقافية د. أمين السيد على دار المعارف.
- ١٥- القرضاوي شاعرا إسلاميا د. يحي محمد عيد طبعة ثانية سنه ١٤٢٤هـ ٢٠٠٣م.
- 17- مدارس النقد الأدبي الحديث د. محمد عبد المنعم خفاجي الدار المصرية اللبنانية.
  - ١٧- الموشح المرزباني تحقيق أ. على محمد البجاوي.
  - ١٨- النقد الأدبي الحديث د. محمد غنيمي هلال نهضة مصر سنه ١٩٩٧م.
    - ١٩- نقد الشعر قدامة بن جعفر تحقيق أ. كمال مصطفى.

## الفهرس

| الصفحة     | الموضوع                                                                                                                    |
|------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 771        | <u>ەقدە</u> ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                                                                           |
| 777        | الفصل الأول: محمد فضل إسماعيل المولد والنشأة                                                                               |
|            | والتعليم وعوامل الشاعرية                                                                                                   |
| ٦٨٧        | الفصل الثاني: الدراسة الموضوعية لشعر محمد فضل                                                                              |
|            | إسماعيل الديني                                                                                                             |
| ٦٨٧        | ١- إلهيات أو مناجاة وابتهالات                                                                                              |
| ٦٨٨        | ٢- من وحي السيرة النبوية الشريفة                                                                                           |
| ٦٨٩        | ٣- من وحي الإسلام                                                                                                          |
| 79.        | ٤- نقد سلبيات المجتمع من خلال الشعر الديني                                                                                 |
| 798        | ٥- مزج الشعر الديني بالسياسة                                                                                               |
| ٦٩٤        | ٦- مزج الشعر الديني بالطبيعة                                                                                               |
| 797        | الفصل الثالث : الدراسة الفنية تشعر محمد فضل                                                                                |
|            | إسماعيل الديني                                                                                                             |
| 797        | أولا: الألفاظ والنراكيب                                                                                                    |
| <b>Y1Y</b> | ثانيا: الصورة الشعرية                                                                                                      |
| ٧٢٤        | ثالثا: الموسيقي الشعرية والإيقاع                                                                                           |
| ٧٣٤        | الفصل الرابع: آراء النقاد في الشاعر وشعره                                                                                  |
| ٧٣٨        | <ul> <li>١ – رأي الدكتور مختار الوكيل والأستاذ/ عامر بحيري عضوا لجنة الشعر بالمجلس الأعلى لرعاية الفنون والآداب</li> </ul> |

#### \_\_\_\_\_ شعر محمد فضل إسماعيل الديني — دراسة موضوعية وفنية \_\_

| الصفحة | الموضـــوع                                           |
|--------|------------------------------------------------------|
| ٧٣٩    | ٢- رأي الأستاذ/ محمد بدوي الخولي                     |
| V £ 1  | ٣- رأي الأستاذ الشاعر / أحمد مصطفي حافظ جامع الديوان |
| V £ Y  | الخاتمــــــــــــــــــــــــــــــــــــ           |
| 754    | فمرس المصادر                                         |
| V £ 0  | فمـــرس الموضوعات                                    |